
Bernhard Wegener 
 
Das Zeitalter des Lichts leidet  
an einer Verdüsterung des Gemüts 
 
Angst in der Aufklärung 
 
 
Der sehr vielgestaltige Begriff der Aufklärung kann als ein individueller, gesell-
schaftlicher, gattungsgeschichtlicher und als ein Prozess unter psychohistorischem 
Blickwinkel betrachtet werden, ohne dass diese Aspekte völlig getrennt werden 
könnten und ohne dass sie als abgeschlossen gelten könnten. Aufklärung inhaltlich 
betrachtet bezeichnet nicht eine Epoche, sondern eine Weise kritischer Auseinander-
setzung mittels der Vernunft1. Es ist aber nur eine bestimmte Form der Vernunft, die 
kritische oder kämpferische Vernunft, die apostasiert wird. Gerade im politischen 
Begriff der Aufklärung zeigen sich mit Blick auf die Angst die heftigsten Wider-
sprüche und rekurrierende, teils dialektische Bewegungen: die Vernunft, die als 
Göttin thronte und die unvernünftigsten Handlungen erlaubte, die Befreiung des 
Dritten Standes, die zu heftigster Willkür führte usw. 
 
Die Aufklärung als Prozess begriffen, wie schon in Kants Antwort auf die Frage des 
Berliner Pfarrers Zöllner in der Berliner Monatsschrift 1783 (Was ist Aufklärung?) 
darlegt, verlangt vom einzelnen "Muth und Courage", hingegen lähmt die Furcht den 
Verstand. Des Mutes bedarf das der Furcht und Angst ausgesetzte Subjekt zum 
eigenständigen Denken. Man dürfe sich nicht darauf verlassen, was von Autoritäts-
personen als Wahrheit ausgegeben wird. Der Lehrer aller Wahrheit ist die "gesunde 
Vernunft".2 Alle Wahrheit muss dem Prinzip des methodischen Zweifels unterzogen 
werden.3 Im Selbstdenken ist das Subjekt der Schwierigkeit unterworfen, aus der 
eingesenkten Glaubens- und Vorstellungswelt hinauszutreten, unterliegt dabei der je 
gemachten Erfahrung und diese dem Missbrauch.4 Georg Forster5 spricht von einer 
Emanzipation vom blinden Gehorsam, die alle Zwangsmittel und Befehle über-
flüssig macht, was zugleich voraussetzt, dass wir die Richtschnur unseres Verhaltens 
im Innern besitzen. Allerdings wird der "gemeine Mann" in der Möglichkeit der 
Aufklärung an strikte Grenzen gebunden, er solle sich kein eigenes Urteil anmaßen, 
denn eine Verfeinerung seiner Lebensart würde ihn unglücklich machen6. 
 

                                                           
1 d'Hondt (1997), S. 309-318. 
2 Moritz (1986), Bd. 5, S. 105 (1. Aufl. 1787). 
3 Thomasius (1968), S. 67 (1. Aufl. 1691). 
4 Nehren (1986), S. 86-102. 
5 Forster (1970), S. 123 (Orig. 1792). 
6 Herrmann (1987), S. 36-55. 

Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 99–111                                                  Mattes Verlag, Heidelberg 



Bernhard Wegener 100

Die Furchtlosigkeit ist ein bürgerliches Ideal, das insbesondere von der Bewegung 
des Philanthropismus7 (Basedow, Campe, Humboldt u. a.) vertreten wird8. Gemeint 
war zuallererst eine Furchtlosigkeit vor Erscheinungen der äußeren und dann auch 
der inneren Natur. Ein ängstlicher und verzagter Geist ist armselig. Die bürgerliche 
Tugend wird in Arbeit, Affektbeherrschung und Geselligkeit gesehen. Das ist um-
gesetzt eine Formel der Wissenschaftsproduktion, die, von den Musen verlassen, die 
Affektkontrolle zu einer Voraussetzung wissenschaftlichen Handelns erhebt. 

"... es liegt durchaus in seinem Interesse, gut zu unterscheiden, bevor er sich 
der Leitung eines Triebes anvertraut."9 Auch in der Psychologie Moritzens, der 
selbst unter Ängstlichkeit litt10, soll den sogenannten "höheren Kräften, nämlich 
Verstand und Vernunft" gegenüber den niederen (Empfindung, Einbildungskraft, 
Erinnerung, Witz und dergleichen) der Vorrang gegeben werden.11 Der Mensch "ge-
sellet sich zu seines gleichen, so lange er bey vollkommenen Kräften der Seele und 
des Leibes ist."12 Die Furcht wird als Affekt, als Leidenschaft betrachtet. Gegen sie 
werden alle Argumente versammelt, wie sie gegenüber ungezügelten Leidenschaften 
üblich sind. Der erste Diskurs eines Aufklärers über die Leidenschaften ist durch 
einen fundamentalen Mangel gekennzeichnet: er weiß nicht, was Leidenschaften 
sind.13 Scholz14 erkennt eine Notwendigkeit der Leidenschaft, insbesondere des 
Triebs zum Beischlaf. Die nicht dem Zivilisationsprogramm dienende Ausübung 
von Trieben, die Unvernunft erzeugt Angst. Die Furcht führt nach Salzmann15 zur 
Trübung der Sinne, des Urteilsvermögens und des Verstandes. Die Furcht ver-
schlimmert ihre eigenen Ursachen und schafft gar das, was sie fürchtet. Trübt die 
Furcht die Wahrnehmung, so aktiviert sie die Phantasie und lähmt den Verstand und 
die Vernunft. Basedow16: "Oft machen nur die Wirkungen der Angst, dass das ge-
schehe, was man befürchtet." Es wird bei Basedow die Furcht vor der Dunkelheit 
gar eine Krankheit. "Furcht raubt Kraft, Überlegung, Verstand...", wie Campe17 in 
seinem Robinson-Roman den mangelnden Zugriff auf die Natur beschreibt. 

Die Naturfurcht soll der Naturbeherrschung weichen18. Nur die vernunftdurch-
waltete Natur ist angenehme Natur, "das reine Leben, bloß um des Lebens willen ist 
der eigentliche Quell der Gemeinheit" (Schlegel19). Über die grundsätzliche Natur-
beherrschung kann ein Genuss an der Natur entstehen. Der Bürger eilt, dem Rauch 
der Städte zu entgehen ins Freie. "Luft" und "Ausdünstungen" sind Bezugspunkte 

                                                           
7 Schrader (1928), S. 26. 
8 Begemann (1987), S. 46 f. 
9 Ferguson (1988), S. 108 (Orig. 1767). 
10 Moritz (1986), Bd.8, S. 36 (Originalausgabe 1788). 
11 ebd., S. 184/185. 
12 von Haller: Ursprung des Übels (Orig. 1764) nach Mauser (1989). 
13 Meier (1971), S. 9 u.ö. (Orig. 1744). 
14 Scholz (1755), S. 308. 
15 Salzmann (1980), S. 35 (Nachdr. von 1785); zum Begriff der Leidenschaft s. a. Wernz (1993), S. 30 f. 
16 nach Begemann (1987). 
17 Campe (1978), Bd. 2, S. 156 (Nachdr. von 1860). 
18 Hegel (1991), S. 34. 
19 Schlegel (1991a), S. 208 f. 



Angst in der Aufklärung 101

einer Vielzahl gesundheitlicher Befürchtungen. In Abhängigkeit vom wechselnden 
Naturbegriff wird eine Emanzipation zwischen "Befreiung von der Natur" , "Be-
freiung der Natur", "Befreiung zur Natur" gefunden20. Der Durchbruch des Naturge-
fühls hat eine Verbindung zur Geschichte der Bewältigung der Angst und der Be-
wältigung der Geschichte der Angst. 

Andere Ängste werden in dieser Zeit geradezu als akzeptabel verstanden, ob-
wohl sie sich zu Massenerscheinungen entwickeln. Gemeint ist z. B. die Angst vor 
Ansteckung. Leprakanke werden weit außerhalb der Städte interniert, und wie der 
berüchtigte Skandal der Bicétre aufweist, mit Gefangenen zusammengepfercht. 21 
Die hygienischen Verhältnisse sind generell und bei den Armen besonders schlecht. 
Man erkennt in den Ausdünstungen Ursachen für Seuchen und befürchtete die Aus-
rottung ganzer Städte.22 
 
Die Ungefährdetheit des Einzelnen hängt vom gesellschaftlichen Bezug, der Ge-
sellung ab. Denn in der Einsamkeit ist das Individuum der Natur ausgesetzt. Ohne 
Gemeinschaft liefert sich das Individuum23 dem Risiko der Halluzination, der 
Schwärmerei, Melancholie und dem Wahnsinn aus. Für Lessing muss der Einzelne, 
um in der Gemeinschaft vernünftig zu leben, auf den Besitz der Wahrheit verzich-
ten, denn es gibt nur eine kommunikative Wahrheit (Über eine zeitige Aufgabe, 
1776). La Mettrie zerstörte die Dopplung des Menschen in Leib und Seele, jene ist 
nur noch eine funktionelle Einheit aller sensitiven Prozesse, und Helvétius bezieht 
die seelischen Fähigkeiten auf Lust und Schmerz, die im Grunde das Denken und 
Handeln bestimmen.24 Die Seele zerfällt in kritischem Blicke in ihre einzelnen 
Funktionen.25 

Kant (Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen, 1764) 
schreibt: "Tiefe Einsamkeit ist erhaben, aber auf eine schreckhafte Art." Die For-
derung nach der Sicherheit des Betrachters wird von allen Verfechtern des Erhabe-
nen gestellt. Schiller: Das erhabene Objekt muß also zwar furchtbar sein, aber wirk-
liche Furcht darf es nicht erregen. Das Erhabenheitsgefühl erwächst aus dem Er-
staunen26 und ist unvereinbar mit wirklicher Furcht. Die "Erhebung" erst ermöglicht 
nach Schlegel27 die Lust, dann auch an dem, was eigentlich furchteinflößend sein 
kann. 

Auf die Realisierung der Freiheit (Beispiele: die Religionsfreiheit in Preußen 
und das Wöllnersche Edikt) und das Eintreffen der Glückseligkeit28, wie von der 
Aufklärung in ihrer Tugendkonzeption verheißen, wartet das 18. Jahrhundert ver-

                                                           
20 Dobbek (1955), S. 557-584. 
21 Foucault (1981), S. 398 f. 
22 Vigarello (1992), S. 181. 
23 Zimmermann (1785), S. 89. 
24 Mensching (1991), S. 230-231. 
25 Sturma (1991), S. 238. 
26 Schlegel (1991b), S. 11. 
27 Schlegel (1984), S. 78. 
28 "Das Glück ist ein immerwährender Zustand, der hier auf Erden nicht für den Menschen geschaffen zu 

sein scheint." J. J. Rousseau (1924), S. 28. 



Bernhard Wegener 102

gebens. Im Gegenteil: ein mit Furcht und Angst verbundenes Unbehagen peinigt die 
Menschen: Melancholie und Hypochondrie, zu deren Symptomen Traurigkeit, Ver-
zweiflung, Furcht und Ängste gehören, gelten als Krankheiten der Epoche, von 
denen kaum ein Autor sich verschont weiß29. Schreckensszenen, Angstphantasien 
und -träume sind in fast allen Biographien beschrieben. Das Zeitalter des Lichts 
leidet an Verdüsterung des Gemüts. Der Verstand vermag das Grauen nur oberfläch-
lich zu bändigen. 

Die Entfaltung des Selbstwertgefühls muss dem Kriterium der Brauchbarkeit 
in der Gemeinschaft unterworfen werden, weil der pure Individualismus (so F. de 
Lammenais, Fr. List u.a. ) in einer Anarchie mündet30. Nach Villaume31 muss der 
Verstand so ausgebildet werden, dass der Mensch im Notfall im Stande ist, sich 
selbst zu helfen. Zwischen dem atomisierten Individualismus (auf Egoismus muss 
sich alles zurückführen lassen, was gefällt32) und der Notwendigkeit der Gesellschaft 
wird kein rechter Ausgleich gefunden. Es entsteht ein Widerspruch, denn wer inner-
halb der bürgerlichen Ordnung seine natürliche Ursprünglichkeit bewahren will, der 
weiß nicht, was er will (vgl. Rousseau, Emile, 1762). Der natürliche Mensch sei ein 
Ganzes, ruhe in sich, beziehe sich nur auf sich selbst und seinesgleichen. Allerdings 
ist dieser Naturzustand nur ein Postulat, nirgends wirklich zu finden33. Realiter ist 
die bürgerliche Gesellschaft damit ein Ort des Übergangs vom Fremdzwang zum 
Selbstzwang, was bereits Norbert Elias34 mit der Entstehung von innerer Angst in 
Verbindung gebracht hat. 

Der Fremdzwang und die Furcht werden zu Disziplinierungsinstrumenten. Die 
Erziehung fasst idealiter das Ziel, die Triebe, Affekte und Neigungen des Kindes mit 
den vom Erzieher vertretenen Maximen der Vernunft in harmonischen Einklang zu 
bringen. Widersetzt man sich der Rationalität, der Werteaneignung durch Vernunft, 
dann muss kanalisiert, unterdrückt oder durch eine Gegenkraft das Triebhafte einge-
dämmt werden. Es wird geprügelt. Der schwäbische Schulmeister Jakob Häubele35 
listet seine Lebenstätigkeit akribisch auf: 911 527 Stockschläge, 124010 Ruthen-
hiebe, 20989 Pfötchen und Klapse mit dem Lineal, 136715 Handschmisse, 12235 
Maulschellen, 7905 Ohrfeigen, 115800 Kopfnüsse und 22763 Notabenes mit Bibel, 
Katechismus, Gesangbuch und Grammatik. 

Einerseits wird die Strafe, deren Funktionsprinzip die Furcht ist, weitgehend 
als nützliches, ja unverzichtbares Erziehungsinstrument befürwortet, andererseits 
gilt die Furcht als bedenkliche und gefährliche Regung. Was gefürchtet oder begehrt 
werden soll, wird uns durch wahre oder falsche Ideen oder Anschauungen der 
Erziehung vermittelt (d´Holbach36). Es kommen Kampagnen gegen Sonderlinge, 
Schwärmer, Narren auf. Schon 1723 erscheint im Spectator ein mit "Diogenes" ge-

                                                           
29 Rousseau (1924), S. 41; vgl. Schlegel (1984). 
30 Lukes (1971), S. 45 f. 
31 Villaume (1979), S. 143 (Orig. 1785). 
32 Zelle (1993), S. 64-67. 
33 Figal (1989), S. 24-38. 
34 Elias (1978), S.79. 
35 nach Begemann (1987). 
36 d'Holbach (1978), S. 45 (Orig. 1770); s. a. Luserke (1995), S. 209. 



Angst in der Aufklärung 103

zeichneter Artikel gegen den Enthusiasmus37, der der innerlichen Selbstregulierung 
gefährlich werden kann. Als Krankheit und als Widerpart der Vernunft gedeutet, 
wird er dem Wahnsinn zugesellt. J. Chr. Adelung "Geschichte der menschlichen 
Narrheit" stülpt historischen Personen die Narrenkappe über, weil sie ihr Leben 
wider Philosophie und gesunde Vernunft zu handeln betrieben. Narr und Wahnsinn, 
Wahnsinn und Unvernunft, Unvernunft und Affekte scheinen dasselbe Feld zu be-
zeichnen. Der Wahnsinn büßt die tragische Dimension ein, wird Unvernunft und 
schließlich Geistes- und Seelenkrankheit. Das einzige allgemeine Merkmal der 
Verrücktheit ist nach Kant der "logische Eigensinn", der an die Stelle der intersub-
jektiven Kontrolle der Richtigkeit unserer Urteile tritt. Geistige und seelische Ge-
sundheit werden mit normkonformem Verhalten verbunden. Foucault38 schreibt zur 
Auffassung dieser Zeit, dass der Wahnsinn als psychologische Wirkung eines mora-
lischen Fehlers beschrieben wird, wie sich insbesondere bei den Popularphilosophen 
zeigen lässt. Nach Engel geht man zur Abschreckung und Besinnung auf die Tugen-
den ins Irrenhaus.39 Ein Mangel des aufklärerischen Anspruchs, dem Individuum zu 
seiner Autonomie verhelfen zu wollen, liegt stets darin, dass egoistische Schwächen 
vernachlässigt werden.40 Die Aufklärung verkümmert, so kritisiert Herder, zu einem 
Selbstzweck, führt uns ins Verderben hinein. Andererseits ist Aufklärung notwen-
dig, der Mensch kann gar nicht anders. 41 Die Verschränkung von medizinisch-psy-
chologischen Kategorien mit einer als allgemein menschlich ausgegebenen Moral 
erlaubt es, den Begriff der Krankheit zum ideologischen Kampfinstrument zu 
machen (Schiller gegen Bürger, Goethe gegen die Romantiker). Auf dem Wege der 
Pathologisierung des Abweichenden, dem damit die Fähigkeit zum vernünftigen 
Diskurs abgesprochen wird, immunisiert sich der bürgerliche Weltentwurf gegen 
alle Kritik. Basedow schreibt: "Diejenigen, welche sich im Willen sehr krank an der 
Seele zeigen sollten, werden auch als krank am Leibe behandelt und müssen die 
Einsamkeit, die Ruhe im Zimmer und Bette... mit einem Worte, sie müssen die Be-
handlung eines Patienten aushalten." Die Aufklärung zu bewerkstelligen, fällt so 
dem jeweils schon starken Subjekt anheim, denn der Schwache fürchtet sich vor 
dem möglichen Resultat.42 
 
Eine strenge Reglementierung widerfährt der Sexualität43. Besonders der Be-
kämpfung der Onanie widmeten sich Pädagogen, Mediziner und Theologen.44 Die 
umfassende und unheilbare Zerrüttung der körperlichen und geistigen Gesundheit 
hat Schwäche, Kränklichkeit, Blässe, Trübheit der Augen, zitternde Hände, Unauf-

                                                           
37 Winkler (1988), S. 29-44. Das Thema wurde sehr ähnlich von Christian Garve (1800) wieder aufge-

nommen: Garve (1989), S. 281. 
38 Foucault (1978), S. 234 f. 
39 Engel (1971), S. 180 f. (Orig. 1801). 
40 Fietz (1989). 
41 Brummack (1989), S. 277 f. 
42 Borchmeyer (1989), S. 361 f. 
43 Auch die "freie" Sexualität bei de Sade unterliegt strengsten rituellen Regeln. De Sade litt unter einer 

Angst "vor schwarzen Männern". Foucault (1981), S. 395; vgl. Wernz (1993), S. 94 f. 
44 vgl. a. Langendorf (2002) (Hinw. d. Herausg.). 



Bernhard Wegener 104

merksamkeit, Verwirrung, Depression, ja Epilepsie und Wahnsinn zu Folge. Die 
Aufzählung der einzelnen Folgen der Onanie scheint wesentlich das Muster, das von 
dem Schweizer Arzt Tissot 1758 vorgegeben wurde, je nach Geschmack des Autors 
auszumalen.45 S. G. Vogel stellt 1786 fest: "Es gibt kaum eine Krankheit, die nicht 
aus der Unzucht und der Selbstbefleckung hervorgegangen sein könnte." Hufeland 
führt in seiner Makrobiotik darauf die Selbstmordneigung seiner Zeit zurück. Es gilt 
deshalb in der Kampagne gegen die Unzucht den ganzen Verfall der Menschheit ab-
zuwenden. Es kommt zu einer Universalisierung der Sexualität. Der oben erwähnte 
Villaume schreibt: "Eines von den ersten Erfordernissen bei dieser Cur ist, daß der 
Kranke Hoffnung und Muth behalte." Anfänglich musste er erschrecken, damit er 
den festen Vorsatz fasse von dem Laster zu lassen. Und Campe berichtet: "Ich führte 
einmal einige meiner Zöglinge, nachdem ich eben von den schrecklichen Folgen der 
Unzuchtssünden mit ihnen geredet hatte, in die Charité zu Berlin, und ich bin ver-
sichert, daß die Eindrücke von Abscheu und Entsetzen, die sie daselbst erhielten, aus 
ihren Seelen nie wieder ausgetilgt werden können." Es schließt sich der Kreis: Der 
Onanist sondert sich aus der Gesellschaft ab und deshalb widerfährt ihm Krankheit, 
Einsamkeit und Angst. 46 

In den Texten des 18. Jahrhunderts scheint es schwierig, wenn nicht unmög-
lich, Angst vor/aus dem Es und dem Über-Ich voneinander zu sondern, und die Be-
griffe Furcht und Angst gehen ineinander über. Es entsteht ein scheinbarer Wider-
spruch zwischen den Tendenzen der Bekämpfung und der Erregung von Furcht und 
Angst. Die mit Furcht und Angst besetzten Verhaltensweisen sollten vermieden 
werden, die Antriebe, so stellte man es sich vor, schwächer werden. Nicht alle For-
men der Furcht gelten als gleichermaßen schädlich. Am verhängnisvollsten ist die 
abergläubische Furcht, die eine Wirkung ähnlich einer Droge hat.47 
 
Die Furcht weckt die Phantasie und jene bei Tieck48 "alle Schrecken des Todes und 
der Verwesung (vgl. Jean Paul). Der Arzt Johann Ulrich Bilguer49 schreibt 1767 : 
"Man weiß, daß auch sogar alle diejenigen wunderbar scheinenden Wirkungen ... 
jetzt ... für Wirkungen des kranken Leibes- und Gemütszustandes überhaupt oder 
hypochondrischen und hysterischen Zufällen insbesondere, oder als Erscheinung der 
höchsten Enthusiasterei oder aber auch als Werke des Betrugs beurteilt werden 
müssen." Der Dialog des Individuums mit einem übernatürlichen Außen hat sich in 
einen Dialog mit seiner wildgewordenen Phantasie verwandelt. Auch nach Kant 
(Träume eines Geistersehers, 1766, und in der Anthropologie) bildet die Phantasie 
eine potentielle Basis von Irrtum und "Krankheiten des Kopfes". Unter die Kate-
gorie der "Verrückung" fällt, wer das eigenen "Hirngespinst" für eine "wirkliche 
Erfahrung" hält, "Phantasterei" liegt vor, wenn man das, was man den sinnlichen 
                                                           
45 MacDonald (1967), S. 423 ff. 
46 Langhans (1773), S. 48f.; Waitz (1791), S. 24 f. 
47 Friedrich II: Brief an d'Alembert vom 3. 4. 1770; Nicolai (1991), S. 236-239 (Nachdr. von 1773). 
48 Tieck (1985), 2. Bd., S. 56. Der Affekt des Schreckens wird für nützliche Zwecke funktionalisiert. In 

der Rechtspraxis verstand man im 18. Jahrhundert unter Schrecken auch die Androhung der Folter zum 
Zwecke der Geständniserzwingung. Der juridische Schrecken ist eine Folter der Einbildungskraft, die 
Tortur eine Marter des Leibes. Zelle (1987), S. 21. 

49 Bilguer (1767), S. 146 f. 



Angst in der Aufklärung 105

Eindrücken eines Objekts hinzugedichtet hat, nicht mehr von diesen unterscheiden 
kann. Fanatiker, Visionäre, Schwärmer, Geisterseher sind "Kandidaten des Hospi-
tals".50 

Ähnlich wie die Phantasie zerrüttet die Melancholie den Geist. Anne-Charles 
Lorry51: "Allen melancholischen Krankheiten gemeinsam ist die Verrückung der 
Korrespondenz zwischen den Objekten und dem Subjekt der Wahrnehmung, infolge 
bestimmter Fixierungen". Nach Johann Karl Wezel52 lassen die schrecklichen Ein-
bildungen das Denken ermatten. Aber auch die Phantasie kann nahezu jede Krank-
heit evozieren. Schon bei Malebranche findet sich der Gedanke einer ansteckenden 
Einbildungskraft. Justus Christian Hennings53 meint, dass aus der Furcht in der 
Phantasie die schädlichen Folgen entstehen können, die wir befürchten. Aber, so 
schreibt Henry F. Ellenberger54: Auch der unverkennbarste Geisteskranke wird ge-
zwungen, die Rolle seiner Krankheit in Übereinstimmung mit einem Verhaltens-
muster zu spielen, das Tradition und Anschauung seiner Umwelt geformt haben. 
Das gilt auch für die damals erfolgreich bekämpfte Besessenheit. Andererseits wird 
das Orakelstellen als "aufgeklärter Aberglaube" weiter betrieben. Lichtenberg iro-
nisiert: Jedes Kriechen eines Insekts dient mir zu Antworten über Fragen über mein 
Schicksal. 

Die Rationalität hat ihre Grenzen, und je extremer der Rationalismus wird, so 
arbeitet der Theologe Tillich heraus, desto mehr wird er durch ungeklärte Irrationali-
täten gefährdet, mündet in Mystik (Swedenborg55). Die Unmöglichkeit von Geist-
erscheinungen, Ahndungen, u.ä. lässt sich ebenso wenig beweisen wie ihre Wirk-
lichkeit. Nicolai56 schreibt: "Ich will zugeben, daß Gespenster nur Kranken erschei-
nen: aber das beweist ja einzig, daß Gespenster eben niemandem anders als einem 
Kranken erscheinen können; es beweist nicht, daß es sie nicht gibt." Und Wezel er-
gänzt: Ist die Imagination einmal erregt, ist die Empfindung des Ernstes, der Furcht, 
der Ängste einmal entstanden, so läuft nunmehr Vorstellung und Empfinden im 
diesem Gleise fort. 
 
Es wird auch eine Angst der Unterdrückten und der Unterdrückung gekannt. Die 
Antinomie zwischen der dem Menschen immanenten Rationalität und der Irrationa-
lität menschlichen Lebens bewegt die Menschen.57 Es ist im 18. Jahrhundert eine 
Lust an der Gewalt beobachtet worden. Der Charakter der Angst, die entsteht, wenn 
das bürgerliche Individuum im Spiel seiner Phantasie die Existenz der Regungen be-
merkt, sind der Zeit wohl bekannt. Wo die Phantasie entfesselt ist, bringt sie 
Wunschbilder und unterdrückte Bedürfnisse hervor (Diderot: La Religieuse). Der 

                                                           
50 "Der Huthmacher L. ...war ein äußerst hypochondrischer Schwärmer; er glaubte an Ahndungen und 

hatte Visionen, die ihm oft Furcht und Grauen erweckten." Moritz (1997), S. 49 (Nachdr. von 1785). 
51 Schmitz (1969), S. 210-230. 
52 Wezel (1971), S. 147 (Orig. 1785). 
53 Hennings (1780), S. 59. 
54 Ellenberger (1973), 1. Bd., S. 164. 
55 Garrett (1984), S. 67 f. 
56 Nicolai (1796), S. 79. 
57 Groethuysen (1989), S. 147. 



Bernhard Wegener 106

totale Herrschaftsanspruch der Vernunft und die folgende Beargwöhnung der inne-
ren Natur machen aus jener eine feindliche Macht, die ein immer weiterreichendes 
Kontrollbedürfnis hervorruft.58 Es ist die Vernunft selbst, die ihr eignes Anderes, das 
Irrationale produziert. Die Aufklärung, zu deren Absichten es gehörte, die Menschen 
von der Furcht zu befreien, hat Angst geschaffen. 

Die Ablehnung der zentralen Prinzipen der Aufklärung (Universalität, Ratio-
nalität, Objektivität), des Anspruchs, für alle wichtigen Probleme des Lebens und 
Denkens dauerhafte Lösungen liefern zu können, wird konservativ oder liberal, 
reaktionär oder revolutionär ausgehöhlt. Der Gegenaufklärer Joseph de Maistre hält 
die Aufklärung für eine der dümmsten und ruinösesten Formen sozialen Denkens. 
Die Auffassung, dass der Mensch von Natur aus zur Wohltätigkeit, zur Kooperation 
und zum Frieden neige oder in diese Richtung gelenkt werden könne, ist für ihn 
falsch, vielmehr ist der Mensch von Natur aus aggressiv und zerstörerisch. Die so-
ziale Ordnung müsse sich schließlich in einem Menschen zusammenziehen: im 
Scharfrichter.59 Die Emphase der Veränderungsmöglichkeit der Natur, wie sie 
Buffon60 darstellt, die Schaffung einer Nature nouvelle über die Zerlegung der alten 
und Umschaffung zur neuen Natur, der Entmächtigung der Natur ist zuerst an den 
realen Machtverhältnissen gescheitert, die nach Bonald61 durch die "gerechte Vor-
sehung" provoziert waren, und dem Volk alle Furcht vor dem Himmel und den 
Richterstühlen zu nehmen, führte nach Mallet-du-Pan62 zur Zerrüttung und Ver-
derbtheit. Bei Sabatier63 schließlich ist das Blatt gewendet: "Die natürliche oder 
vernünftige Ordnung der zivilisierten Gesellschaften ist die Umkehrung der philo-
sophischen Ordnung. Die Vernunft wird immer nur bis zur Oberfläche der Geister 
dringen, die Herzen werden immer von Leidenschaft beherrscht sein." Die Angst 
wie die Lust sind natürliche und für die Entwicklung notwendige Mittel zur Len-
kung der Gesellschaft. 
 
Ganz anders geht Kierkegaard (Der Begriff der Angst) den Weg vom Subjekt aus 
nach innen: "Das ganze Dasein ängstigt mich, von der kleinsten Mücke bis zu den 
Geheimnissen der Inkarnation; ganz ist es mir unerklärlich, am meisten ich selbst; 
das ganze Dasein ist mir verpestet, am meisten ich selbst."64 Damit sind schon unge-
fähr 100 Jahre vor Freud Elemente der Angstneurose beschrieben (allerdings werden 
genau diese Bilder bereits in Psalm 22 verwendet). Nach Kierkegaard ist der 
Mensch als unmittelbarer Geist verstrickt in das irdische Leben, die Persönlichkeit 
soll sich ihres ewigen Rechts bewusst werden Geschieht das nicht, wird die Bewe-
gung gehemmt und zurückgedrängt, so tritt Schwermut ein. Wenn man einen 

                                                           
58 Babeuf (1988), S. 63; Heynig (1989), S. 257 f. 
59 Berlin (1981), S. 145 f. 
60 Buffon (1954), S. 435. 
61 Bonald (1843), Bd. 1, Teil 1, S. 125. 
62 Mallet-du-Pan (1794), S. 142. 
63 Sabatier (1794), S. 76. 
64 zitiert nach Künzli (1958), S. 25. 



Angst in der Aufklärung 107

Schwermütigen frage, was auf ihn laste, so antwortet er, dass er das nicht sagen 
kann. Sobald er sich aber seiner Schwermut versteht, ist sie gehoben.65 
 
Heidegger knüpft in vielen Gedankengängen sowohl an Kant und die Aufklärung als 
auch an Kierkegaard an66. Er verschärft den Gesellungsgedanken dahingehend, dass 
das Mitsein existenzial das Dasein bestimmt67, auch dann, wenn der andere faktisch 
nicht vorhanden ist. Die Furcht ist ein Modus der Befindlichkeit, wobei das Furcht-
bare ein jeweils innerweltlich Begegnendes ist, und das Fürchten selbst ist das sich-
angehen-lassende Freigeben des so charakterisierten Bedrohlichen. "Das Worum die 
Furcht fürchtet, ist das sich fürchtende Seiende selbst, das Dasein" (S. 141). Das 
Miteinandersein besorgt die Durchschnittlichkeit, das Man entlastet das jeweilige 
Dasein in seiner Alltäglichkeit (S. 126 f.), seine Kommunikationsform ist das Ge-
rede (S. 177). Die Vermeintlichkeit des Man bringt eine Beruhigung in das Dasein, 
für die alles "in bester Ordnung" ist. Diese Beruhigung führt in die Hemmungslosig-
keit des Betriebs und steigert den Verfall an die Welt. "Das verfallende In-der-Welt-
sein ist als versuchend-beruhigendes zugleich entfremdend" (S. 178). "Die Abkehr 
des Verfallens gründet vielmehr in der Angst, die ihrerseits Furcht erst möglich 
macht" (S. 186). "Das Wovor der Angst ist das In-der-Welt-sein als solches." (S. 
186). Das Wovor der Angst ist das Nichts.68 Wovor die Angst sich ängstet, ist das 
In-der-Welt-sein selbst. Die Angst offenbart im Dasein das Sein zum eigensten Sein-
können, sie vereinzelt und erschließt so das Dasein als "solus ipse". Die Angst be-
kommt so einen positiven Charakter, denn sie holt das Dasein aus seinem verfalle-
nen Aufgehen in der "Welt" zurück. Die alltägliche Vertrautheit bricht in sich zu-
sammen. (S. 189).69 Das beruhigt-vertraute In-der Welt-sein ist ein Modus der Un-
heimlichkeit des Daseins, nicht umgekehrt. Das Un-zuhause muss existenzial-onto-
logisch als das ursprünglichere Phänomen begriffen werden. Furcht ist dann an die 
"Welt" verfallene, uneigentliche und ihr selbst als solche verborgene Angst. Die 
Welt geht zurück auf die Flucht vor dem Sein. Jene endet in der Bereitschaft zur 
Angst. 70 Heidegger lehnt die psychologische Ausdeutung ab. Bei Sartre ist sie ein 
"magisches Sichverhalten, das danach strebt, die erschreckenden Dinge, die wir 
nicht in Entfernung halten können, durch Beschwörung aus der Welt zu schaffen".71 
Dem Menschen werde in der Angst seine Freiheit, seine Vergangenheit zu sein und 
zugleich nicht zu sein, offenbar. In der Angst ängstigt mich mein eigenes Möglich-
sein. Im Schauder vor dem Abgrund werde ich gewahr, dass meine Sicherungsver-
suche gegen Gefahren unzureichend sind. Ich bin in der Angst, das Bewusstsein 
meiner gefährdeten Zukunft zu sein bzw. als Angst vor der Vergangenheit ver-
standen als Angst vor dem Erfassen des Selbst.72 

                                                           
65 Kierkegaard (1849), S. 45. 
66 Müller (1964), S. 57 f.; Struve (1949), S. 34. 
67 Heidegger (1972), S. 120. 
68 Schweidler (1988), S. 198-221. 
69 Damit ist eine Nähe zum Staunen entdeckt. Albert (1981). 
70 Schweidler (1988), S. 198-221. 
71 Sartre (1962), S. 129 f. 
72 Ströker & Janssen (1989), S. 266 f. 



Bernhard Wegener 108

In Aufnahme der Ideen von Max Weber greift der Grundtext der Kritischen Theorie 
1947 (Dialektik der Aufklärung) an das Konzept der Aufklärung an, jedoch es folgt: 
"Aber die vollends aufgeklärte Erde strahlt im Zeichen triumphalen Unheils. Das 
Programm der Aufklärung war die Entzauberung der Welt." Die entzauberte Welt 
"lebt heute, lange nach dem Sieg, kulturell insgeheim von den Residuen ihres mythi-
schen Erbes, zu dem längst auch die metaphysische Philosophie sich rechnen 
muß"73. Es scheint ein Wahn der Aufklärung, von den Menschen die Furcht zu neh-
men, indem sie in die Welt der Tatsachen eingeschlossen werden. "Über das, was 
draußen und anders ist, ergeht ein universales Tabu. Vorm anderen hat die Aufklä-
rung mythische Angst, eine Angst, mit der die Moderne auf den Schrecken ihrer 
eigenen Ausweglosigkeit antwortet."74 

Von Hentig hält 1985 eine zweite Aufklärung für notwendig, denn die Syste-
me, die der Mensch zur Abwehr der Gefahr erdacht hat, machen ihn abhängig.75 
Aber die Aufklärung selbst ist krank76; wenn sie sich dem Antimodernismus unter-
wirft, besteht die Gefahr der Zukunft als absolute Attitüde, als absolute Hoffnung 
oder absolute Angst. Die Aufgabe der Aufklärung bleibt bestehen77 und mit ihr die 
Bewältigung der Angst, denn wir haben uns neue seelische Dauerbelastungen ein-
gehandelt. 

 
Aufklärung ist nicht auf eine bestimmte Epoche beschränkt, lässt sich in ihren ersten 
Belegen in der Antike finden, im Idealismus, bei den Romantikern, den Klassikern 
nachweisen.78 Aufklärung ist ein Programm, das auf verschiedensten Ebenen 
menschlicher Verstehens- und Ausdrucksformen greift, ist eine beständige Aufgabe 
mit sich wiederum aus den jeweiligen geschichtlichen und situativen Zusammen-
hängen ergebenden Risiken des Missverständnisses und auch der Fehlinterpretation. 
Insofern muss die Aufklärung sich immer wieder aufklärend auch sich selber gegen-
über verhalten. 
 
 
Literaturangaben 
 
Albert, K. (1981): Das Staunen als Pathos der Philosophie. In: Craemer-Ruegenberg, I. (Hg.): Pathos, 

Gefühl, Affekt. (Alber, Freiburg / München 1981), S. 149 f. 

Babeuf, Gr. (1988): Die Verschwörung für die Gleichheit. (Junius, Hamburg 1988). 

Begemann, Chr. (1987): Furcht und Angst im Prozeß der Aufklärung. (Athenäum, Frankfurt/M. 1987). 

Berlin, I. (1981): Die Gegenaufklärung. In: ders.: Wider das Geläufige (Europäische Verlagsanstalt, 
Frankfurt/M. 1981). 

Bilguer, J. U. (1767): Nachrichten an das Publicum in der Absicht der Hypochondrie... (Kopenhagen 
1767). 

                                                           
73 Horkheimer (1962), S. 123 f. 
74 Bolz (1989), S. 49. 
75 von Hentig (1985), S. 113. 
76 Marquardt (1989), S. 125. 
77 Mitscherlich (1977), S. 18. 
78 Gabriel (1992), S. 81-97. 



Angst in der Aufklärung 109

Bolz, N. (1989): Entzauberung der Welt und Dialektik der Aufklärung. In: Kemper, P. (Hg.): Macht des 
Mythos – Ohnmacht der Vernunft? (Fischer, Frankfurt/M 1989). 

Bonald, L. G. A. (1843): Théorie du pouvoir politique et religieux dans al societé civile, démontrée par la 
raisonnement et par l´histoire. Bd. 1, Teil 1 (o. V., Paris 1843). 

Borchmeyer, D. (1989): Kritik der Aufklärung im Geiste der Aufklärung. In: Dietze & Dietze (Hg., 1989, 
s.u.), S. 361 f. 

Brummack, J. (1989): Herders Polemik gegen die "Aufklärung". In: Dietze & Dietze (Hg., 1989, s.u.), S. 
277 f. 

Buffon, C. (1954): La Nature. In: ders.: Oevres Philosophiques, Tom. 12, Hrsg. Piveteau (Paris 1954). 

Campe, J. H. (1978): Robinson der Jüngere. Ein Lesebuch für Kinder. 2 Bde. Nachdr. von 1860 (Dort-
mund 1978). 

d'Holbach, P. Th. (1978): System der Natur. (Suhrkamp, Frankfurt/M. 1978). 

d'Hondt, J. (1997): Deutsche Aufklärung und französische Lumières. Zeitschrift für philosophische For-
schung 51 (1997), 309-318. 

Dietze, A. / Dietze, W. (Hg., 1989): Ewiger Friede? Dokumente einer deutschen Diskussion um 1800 
(Kiepenheuer, Leipzig / Weimar 1989). 

Dobbek, W. (1955): August von Einsiedel. Deutsche Zeitschrift für Philosophie 3 (1955), 557-584. 

Ellenberger, H. F. (1973): Die Entdeckung des Unbewußten. 1. Bd. (Stuttgart / Wien / Bern 1973). 

Elias, N. (1978): Über den Prozeß der Zivilisation. 5. Aufl. (Suhrkamp, Frankfurt/M. 1978). 

Engel, J. J. (1971): Das Irrenhaus. In: ders.: Der Philosoph für die Welt. 1. Bd. der Schriften. Berlin 1801. 
Faksimile (Athenäum, Frankfurt/M. 1971). 

Ferguson, A. (1988): Versuch über die Geschichte der bürgerlichen Gesellschaft. (Suhrkamp, Frank-
furt/M. 1988). 

Fietz, L. (1989): "Thou, nature, art my goddess". Der Aufklärer als Bösewicht im Drama der Shake-
speare-Zeit. In: Schmidt, J. (Hg.): Aufklärung und Gegenaufklärung in der europäischen Literatur, 
Philosophie und Politik von der Antike bis zur Gegenwart (Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
Darmstadt 1989), S. 184 f. 

Figal, G. (1989): Die Rekonstruktion der menschlichen Natur. Neue Hefte für Philosophie 29 (1989), 24-
38. 

Foucault, M. (1978): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft. 
3. Aufl. (Frankfurt/M. 1978). 

Foucault, M. (1981): Storia della follia nell'étà classica. 2. Aufl. (Rizzoli, Mailand 1981). 

Forster, G. (1970): Über den gelehrten Zunftzwang. Werke. Hg. G. Steiner, Bd. 3 (Frankfurt/M 1970. 
Orig. 1792). 

Friedrich II (1990): Brief an d'Alembert vom 3. 4. 1770. In: Mittenzweig, I. (Hg.): Friedrich II. von 
Preußen. Schriften und Briefe (Reclam, Leipzig 1990). 

Gabriel, N. (1992): Überbietung der Aufklärung? Philosophische Rundschau 39 (1992), 81-97. 

Garrett, C. (1984): Swedenborg and the Mystical Enlightenment in Late Eighteenth-Century England. 
Journal of the History of Ideas 45 (1984), S. 67 f. 

Garve, Chr. (1989): Über die Veränderungen unserer Zeit in Pädagogik, Theologie und Politik. In: 
Batscha, Zwi (Hg.): "Despotismus von jeder Art reizt zur Widersetzlichkeit" (Suhrkamp, Frankfurt/M 
1989), S. 251 f. 

Groethuysen, B. (1989): Philosophie der Französischen Revolution (Campus, Frankfurt/New York 1989). 

Hegel, G. W. F. (1991): Reisetagebuch durch die Berner Oberalpen. In: ders.: Frühe Studien und Entwür-
fe 1787-1800. Hrsg. Gellert (Akademie-Verlag, Berlin 1991). 



Bernhard Wegener 110

Heidegger, M. (1972): Sein und Zeit. 12. Aufl. (Niemeyer, Tübingen 1972). 

Hennings, J. C. (1780): Von Geistern und Geistersehern. (Grothe, Leipzig 1780). 

Herrmann, U. (1987): Aufklärung als pädagogischer Prozeß. Aufklärung 2 (1987), 36-55. 

Heynig, J. G. (1989): Frieden durch antidespotische Volksaufklärung. In: Dietze & Dietze (Hg., 1989, 
s.o.), S. 257 f. 

Horkheimer, M. (1962): Zum Begriff der Vernunft. In: Horkheimer, M. /Adorno, Th.: Sociologica II. 
Reden und Vorträge (Europäische Verlagsanstalt, Frankfurt/M. 1962). 

Kierkegaard, S. (1849): Die Krankheit zum Tode. (Nicolai, Berlin 1849). 

Künzli, A. (1958): Die Angst als abendländische Krankheit. (Rascher, Zürich 1958). 

Langendorf, U. (2002): Schuldgefühl und Kastrationsangst im Europa der Neuzeit – am Beispiel des 
Onanieverbots. Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, 2 (2001), 131-141 (Mattes Verlag, 
Heidelberg 2002). 

Langhans, D. (1773): Von den Lastern, die sich an der Gesundheit der Menschen selbst rächen. (Emanuel 
Haller, Bern 1773). 

Lukes, St. (1971): The Meanings of "Individualism". Journal of the History of Ideas 32 (1971), 43-58.  

Luserke, M. (1995): Die Bändigung der wilden Seele (Metzler, Stuttgart/Weimar 1995). 

MacDonald. R. H. (1967): The Frightful Consequences of Onanism. Notes on the History of a Delusion. 
Journal of the History of Ideas 28 (1967), 423-434. 

Mallet-du-Pan, J. (1794): Über die französische Revolution und die Ursachen ihrer Dauer. Übers. v. F. 
Gentz (Berlin 1794). 

Marquardt, O. (1989): Die Erziehung des Menschengeschlechts – Eine Bilanz. In: Dietze & Dietze (Hg., 
1989), S. 125-137. 

Mauser, W. (1989): Geselligkeit. Aufklärung 4 (1989), 5-36.  

Meier, Georg Friedrich (1971): Theoretische Lehre von den Gemütsbewegungen überhaupt. Orig. 1744. 
Reprint (Frankfurt 1971). 

Mensching, G. (1991): Vernunft und Selbstbehauptung. Zum Begriff der Seele in der europäischen Auf-
klärung. In: Jüttemann, G. / Sonntag, M. / Wulf, Chr. (Hg.): Die Seele. (Psychologie Verlags Union, 
Weinheim 1991), S. 230-231. 

Mitscherlich, A. (1977): Neuerliches Nachdenken über Aufklärung. (Frankfurt 1977). 

Moritz, Karl Philipp (1986): Die Schriften in 30 Bänden. Hrsg. P. und U. Nettelbeck. Erstaufl. 1788-
1793, Nachdruck (Greno, Nördlingen 1986). 

Moritz, K. Ph. (1997): Anton Reiser. Nachdr. von 1785, 2. Aufl. (C. H. Beck, München 1997). 

Müller, M. (1964): Existenz-Philosophie im geistigen Leben der Gegenwart. 3. Aufl. (Kerle, Heidelberg 
1964). 

Nehren, B. (1986): Selbstdenken und gesunde Vernunft. Aufklärung 1 (1986), 86-102. 

Nicolai, Fr. (1796): Beschreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz im Jahre 1781... (Ber-
lin / Stettin 1796). 

Nicolai, Fr. (1991): Sebaldus Nothanker. Nachdr. von 1773 (Reclam, Stuttgart 1991). 

Rousseau, J. J. (1924): Phantasien eines einsamen Wanderers (Interterritorialer Verlag "Renaissance", 
Wien 1924). 

Sabatier, A. (1794): Moralisch-politische Gedanken und Betrachtungen zur Beförderung der Erkenntnis 
der wahren Prinzipien der Regierung. (Stark, Wien 1794). 

Salzmann, C. G. (1980): Moralisches Elementarbuch. 1. T., Nachdr. von 1785 (Dortmund 1980). 



Angst in der Aufklärung 111

Sartre, J.-P. (1962): Das Sein und das Nichts. 8. Aufl. (Rowohlt, Hamburg 1962). 

Schlegel, Fr. (1984): Lucinde. In: Schlegel, Friedrich: Dichtungen und Aufsätze. (Hanser, München 
1984). 

Schlegel, Fr. (1991a): Über die Philosophie. In: Jüttemann, G. / Sonntag, M. / Wulf, Chr. (Hg.): Die 
Seele. (Psychologie Verlags Union, Weinheim 1991), S. 134ff. 

Schlegel, Fr. (1991b): Transcendentalphilosophie (Meiner, Hamburg 1991). 

Schmitz, H.-G. (1969): Phantasie und Melancholie. Medizinhistorisches Journal 4 (1969), 210-230. 

Scholz, J. F. (1755): Versuch einer Theorie von den natürlichen Trieben. (Halle / Helmstädt 1755). 

Schrader, K. (1928): Die Erziehungstheorie des Philanthropismus. (Heim, Langensalza 1928). 

Schweidler, W. (1988): Die Angst und die Kehre. Zur strukturellen Verbindung Heideggers mit Kierke-
gaard. Zeitschrift für Philosophische Forschung 42 (1988), 198-221. 

Ströker, E. / Janssen, P. (1989): Phänomenologische Philosophie. (Alber, Freiburg / München 1989). 

Struve, W. (1949): Die neuzeitliche Philosophie als Metaphysik der Subjektivität. Interpretationen zu 
Kierkegaard und Nitzsche (Symposion I, Freiburg 1949). 

Sturma, D. (1991): Logik der Subjektivität und Natur der Vernunft. Die Seelenkonzeption der klassischen 
deutschen Philosophie. In: Jüttemann, G. / Sonntag, M. / Wulf, Chr. (Hg.): Die Seele. (Psychologie 
Verlags Union, Weinheim 1991), S. 238. 

Thomasius, Chr. (1968): Außübung der Vernunft = Lehre. 1. Aufl. Halle 1691; Nachdruck (Hildesheim 
1968). 

Tieck, L. (1985): Des Lebens Überfluß. In: Tiecks Werke in 2 Bänden. 2. Bd. (Aufbau, Berlin / Weimar 
1985). 

Vigarello, G. (1992): Wasser und Seife, Puder und Parfüm. Geschichte der Körperhygiene seit dem Mit-
telalter (Campus Verlag, Frankfurt / New York 1992). 

Villaume, P. (1979): Ob und in wiefern bei der Erziehung die Vollkommenheit des einzelnen Menschen 
seiner Brauchbarkeit aufzuopfern sey. In: Campe, H. (Hg.): Allgemeine Revision des gesammten 
Schul- und Erziehungswesens. 3. Theil. Hamburg 1785. Nachdruck (Vaduz 1979). 

von Hentig, H. (1985): Die Erziehung des Menschengeschlechts. Ein Plädoyer für die Wiederherstellung 
der Aufklärung. In: Der Traum der Vernunft. Vom Elend der Aufklärung. Eine Veranstaltungsreihe der 
Akademie der Künste, Berlin (Luchterhand, Darmstadt / Neuwied 1985), S. 113 f. 

Waitz, Fr. A. (1791): Wichtige Entdeckung einer häufig vorkommenden aber unerkannten Ursache einer 
Abzehrung bei Mannespersonen. (Richtersche Buchhandlung, Altenburg 1791). 

Wernz, C. (1993): Sexualität als Krankheit. Der medizinische Diskurs zur Sexualität um 1800 (Enke, 
Stuttgart 1993). 

Wezel, J. K. (1971): Versuch über die Kenntnis des Menschen. Nachdruck der Ausgabe von 1785 (Athe-
näum, Frankfurt 1971). 

Winkler, K. T. (1988): Enthusiasmus und gesellschaftliche Ordnung. Aufklärung 3 (1988), 29-44. 

Zelle, C. (1987): Angenehmes Grauen. Studien zum 18. Jahrhundert 10 (Felix Meiner Hamburg 1987). 

Zelle, C. (1993): Wezel und Grosse über Schreckenslust. Aufklärung 8 (1993), 64-67. 

Zimmermann, J. G. (1785): Über die Einsamkeit. (Wirth, Frankfurt / Leipzig 1785). 


	Bernhard Wegener
	Das Zeitalter des Lichts leidet
	an einer Verdüsterung des Gemüts

	Literaturangaben

