
Iris Wachsmuth 
 
Familiendynamische Folgen aus der NS-Zeit   
oder  "...und sie wissen nicht, woher sie kommen..." 
 
 
Es soll der Frage nachgegangen werden, wie sich ideologische Prägungen, Denk-
strukturen und Abwehrmuster der 1. Generation, die als HJ-Generation im National-
sozialismus sozialisiert wurde, in der 2. und 3. Generation abbilden. Im Selbstver-
ständnis der qualitativen Sozialforschung ist der Blick auf konkrete Individuen – in 
den Mikrokosmos – auch immer gleichzeitig ein Blick in den Makrokosmos.1  

Aus einer empirischen Forschung,2 deren Untersuchungsgegenstand lebens-
geschichtliche Interviews mit "normalen Deutschen" dreier Generation sind, wird 
fragmentarisch eine Familie vorgestellt3. Sie gehört zu dem Typus, der die NS-Ver-
strickungen der ersten Generation und damit auch den Genozid innerfamiliär nicht 
thematisiert und damit auch nicht bearbeitet hat. Das hat Auswirkungen auf die 
nachfolgenden Generationen, denn das familiäre Erbe strukturiert Gegenwart und 
Zukunft der Nachgeborenen mit. Vorgestellt werden drei Biographien, um im Fol-
genden die konkreten intergenerationalen Dynamiken skizzenhaft darzustellen: 
Großmutter – Mutter – Sohn.4 

Frau Bauer, geb. 1923, wächst in der Provinz Posen in einem Dorf als sechstes 
von zehn Kindern in einer Landwirtschaft auf und geht dort in die polnische Volks-
schule. 1940, mit 17 Jahren, besucht sie ihre älteste Schwester in Berlin und möchte 
dort bleiben, doch das Arbeitsamt schickt sie als "Volksdeutsche" ins damals be-
setzte Polen zurück. Sie lebt und arbeitet wieder auf dem Hof der Eltern, bricht 1943 
eine Kochlehre ab und arbeitet ab 1944, 20jährig, bei der Reichsbahn als "Büffet-
fräulein", in der Kantine eines großen Rangierbahnhofs bei Lódz, von wo aus sie im 
März 1945 mit deutschen Soldaten nach Brandenburg flüchtet. Ihre gesamte Familie 
flüchtet ebenfalls in den Westen. Auf der Flucht gerät sie für kurze Zeit in russische 
Gefangenschaft, wo sie vergewaltigt wird. Ende 1945 arbeitet sie zwei Jahre als 
Verkäuferin in Halle und ab 1949 als Stationshilfe in einer Nervenklinik. 1952 wird 
ihre 'uneheliche' Tochter geboren, der Mann verlässt sie während der Schwanger-
schaft. 1957 flüchtet sie mit ihrer Tochter aus der DDR nach West-Berlin, hier ar-
beitet sie wieder in einer Nervenklinik. 1975 wird sie mit 51 Jahren wegen eines 
Rückenleidens berentet. Besonders ist, dass sie mit der Tochter in der Nervenklinik 
in einem möblierten Zimmer wohnen muss. Als alleinstehende Frau mit unehe-
lichem Kind ist es ihr zur damaligen Zeit nicht gelungen, ein Zimmer oder eine klei-

                                                      
1  vgl. u.a.: Bude (1984), S. 7-28; Fischer-Rosenthal (1989), S. 89-102; Flick (1995).  
2 Dissertationsprojekt der Autorin: "Erinnerungs- und Verarbeitungsformen des NS in drei Genera-

tionen”. 
3  Mit jeder Person wurde nach Schütze (1983)  ein lebensgeschichtliches Interview geführt, ausgewertet 

nach Rosenthal (1995). 
4 Die Bedeutung der Geschlechterkonstruktion wird implizite mitgedacht, insbesondere der Befund 

feministischer Forschung, dass Geschlecht eine historisch-soziale Strukturkategorie darstellt. 

Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 161–168                                                Mattes Verlag, Heidelberg 



Iris Wachsmuth 162

ne Wohnung zu mieten. 1963 heiratet sie einen ehemaligen Patienten dieser Nerven-
klinik; die Tochter, Frau Kutz wird adoptiert, sie ziehen in ihre erste eigene Miet-
wohnung. 

Die Tochter macht 1972 aus eigenem Antrieb und eigener Kraft – ohne Unter-
stützung ihrer Familie – das Abitur und studiert Architektur in Westberlin. Unter-
stützt wird sie von ihrem Freund, den sie 17jährig, 1969, kennenlernt und 1972 
heiratet, er ist Jahrgang 1940, Jurist, aus einer Akademikerfamilie. Nach dem Ab-
schluss des Studiums 1979 wird ihr Sohn Florian geboren, 9 Jahre später ihre Toch-
ter. Seit 1978 ist sie ausschließlich Hausfrau und Mutter.  

Ihr Sohn Florian ist die dritte Person, die ich vorstelle. Er ist 1979 geboren, 
Gymnasiast und wohnt noch im Haus der Eltern.  

Fokussiert auf die Themen Auseinandersetzung mit der NS-Zeit und Flucht 
wird die Familie genauer vorgestellt. Wie erinnert und reflektiert Frau Bauer ihr 
Leben im Nationalsozialismus und die Flucht? Welches Wissen haben ihre Tochter 
und Florian über ihr Leben in dieser Zeit? Welche Denkmuster werden tradiert? Wie 
spiegelt sich das nicht verarbeitete Familienerbe in der 2. und 3. Generation wider? 
Wie stellt sich jede Person selber dar? 

Der politische Kontext ihrer Lebensgeschichte wird von Frau Bauer grundsätz-
lich nicht mit erinnert: dass sie im Nationalsozialismus aufwächst, bleibt unerwähnt, 
der erste und fast einzige Bezug ist der zum Zweiten Weltkrieg, denn ein jahrelanger 
gerichtlicher Streit um Besitzansprüche innerhalb der Familie wird durch den 
Kriegsbeginn beendet: "und denn ham'se sich weiter geklagt, weiter das ganze Geld 
das ging immer auf's Gericht und ein Glück dass denn dieser Zweite Weltkrieg kam 
und [...] denn sind se weg." Der Kriegsanfang erfährt in ihrer Wahrnehmung zu-
nächst eine positive Bewertung, als eine Art Erlösung aus familiären Streitigkeiten. 

Worüber sie begeistert spricht, ist ihre Arbeit 1944 bis Januar 1945. Frau 
Bauer bewarb sich bei der Reichsbahn, ihr wurde daraufhin eine Arbeit in einer 
Kantine eines "großen Rangierbahnhofs"  "bei Lódz" angeboten: 

 
 "...das war sehr schön da gewesen, mir hat das sehr, sehr gut gefallen, 
aber es war – 44 bin ich da hin gekommen im Frühjahr und 45 sind 
doch die Russen gekommen und dann musste ich doch – sind wir doch 
da weg." 

 
Über politische Ereignisse spricht sie nur, wenn konkret danach gefragt wird. Erst 
nach zweimaligem Fragen, ob sie dort auf dem Bahnhof etwas von Deportationen 
bemerkt hat, antwortet sie spärlich und ausweichend:  
 

"Nee, nee man äh da war ein furchtbar großer Rangierbahnhof 
gewesen, ja aber wir hatten da kein – keine Beziehung zu gehabt und, 
und die Gleise und wenn se da äh äh wurden vorbei gefahren oder auf 
totes Gleis raus geschoben und so weiter, das haben wir ja nicht ge-
sehen, die Kantine war ja äh wo anders, nicht da direkt an den Bahn-
steigen." 

 



Familiendynamische Folgen aus der NS-Zeit 163

Es ist zu vermuten, dass sie das erste Mal mit dieser Frage – und ihren Erinnerungen 
– konfrontiert wird. Sie leugnet, etwas gesehen zu haben, gleichzeitig sagt sie in-
direkt durch ihre Entlastungsstrategie, dass dort sehr wohl Züge mit deportierten 
Menschen vorbeikamen, sogar dass sie auf "totes Gleis" geschoben wurden, was so 
viel bedeutet, wie Menschen in einem verriegelten Zug verhungern und sterben zu 
lassen. Und sie sagt auch, "keine Beziehung" dazu gehabt zu haben. Es war für Frau 
Bauer demnach unbedeutend, ob und dass dort Tausende von deportierten Juden ins 
Ghetto Lódz,5 in die Vernichtungslager gefahren bzw. in den Todeszügen tagelang 
dort "abgestellt" wurden. Diese Gleichgültigkeit, das Wegschauen hat sie sich über 
die Jahrzehnte in der BRD "bewahrt". 

Auf die Frage, was sie empfand, als sie nach dem Krieg vom Ausmaß der Ver-
nichtungen hörte, antwortet sie: 

 
"Na ja, ich hab das nicht gut gefunden, aber ich hab mir das – ich kann 
– ich kann da nichts machen, also ich musste ja auch – ich dachte ja 
auch vielleicht ist – vielleicht ist bald zu Ende, wo ich da – wo ich da 
auf'm Panzer gesessen hab da in dieser durch die Feuerstellung sind 
wir da durch gefahren und so was, aber da wird man so irgendwie so, 
so apathisch, da sagen – es ist so, du kannst das nicht änd – na wenn's 
Schluss is' – is' Schluss."  

 
In dem Moment, wo es um ihre Mitverantwortung im Sinne eines Profitierens und 
Mitwissens, Sympathisierens mit dem Regime, also um Schuldgefühle, geht, bricht 
sie ab und wechselt zu ihrer Flucht, zur Opferseite. Sie empfindet sich als machtlose 
Frau ohne Handlungsspielraum. Ihre Gleichgültigkeit gegenüber dem Genozid be-
stätigt sich, denn ihre einzige wertende Aussage darauf ist: "ich hab das nicht gut 
gefunden". Die Aussage ist angesichts dieser Verbrechen unpassend und lässt die 
Frage aufkommen, ob sie es zur damaligen Zeit vielleicht als richtig empfand? Sie 
hat sich bis heute nicht mit dem Leid der "Anderen", mit den Opfern des NS be-
schäftigt, wechselt sofort das Thema und setzt sich als Opfer dagegen. Die Flucht 
war sehr wahrscheinlich ein traumatisches Erlebnis, was von ihr ebenfalls nicht be-
arbeitet wurde. Frau Bauer ist nicht in der Position, sich kritisch mit ihrem vergan-
genem Leben auseinanderzusetzen, ihre Verletzungen zu bearbeiten. Wenn sie das 
nicht für ihr eigenes Leben schafft – wie könnte es ihr in bezug auf den Genozid ge-
lingen? 
 
Sie zieht folgendes Resümee: 
 

"Und wirklich das Leben ist nicht so gelaufen wie ich mir das dachte, 
dann hatte ich das Kind gehabt und hatte keen gelernten Beruf gehabt 
und da war man immer 'n Aschenputtel gewesen, wurde man nie so 
richtig anerkannt".  

                                                      
5 Im Ghetto Lódz/Litzmannstadt waren 1941/42 über 200000 Menschen inhaftiert (http://www.dhm.de/ 

lemo/html/wk2/holocaust/ghettos/ ) – ab Frühjahr 1942 setzten die Todestransporte u.a. ins Vernich-
tungslager Chelmno (Kulmhof) ein, etwa 55 km von Lódz entfernt (http://www.ghwk.de/deut/ 
sumlodz.htm). 



Iris Wachsmuth 164

Damit positioniert sie sich in der Gesellschaft in einer Außenseiterrolle und entlastet 
sich durch diese Schicksalskonstruktion, in der das Leben durchlitten werden 
musste, von einer Mitverantwortung. Sinnstiftend tröstet sie sich damit, dass es noch 
schlechter hätte ausfallen können: "Ich will mal sagen das – man kann – das Leben 
ist für ein bestimmt und man kann nichts entgehen, man muss das durchmachen was 
für ein' bestimmt ist, aber das Schicksal hat es ja noch ganz gut mit mir gemeint." 
Frau Bauer hat sich in ihrem Leben immer angepasst und untergeordnet, schwere 
Situationen immer duldend ausgehalten.  

Ihre Tochter erzählt ihre Lebensgeschichte viel expliziter als Leidens- und 
Angstgeschichte, denn sie wächst stigmatisiert als 'uneheliches Flüchtlingskind' in 
den späten 50er und frühen 60er Jahren in einem möblierten Zimmer einer Nerven-
klinik in Westberlin auf, in permanenter Angst vor dem Direktor und seinen 
Drohungen, dass er jederzeit Mutter und Tochter trennen bzw. auch die Mutter ent-
lassen kann, sollte das Kind sich nicht angemessen benehmen. Sie fühlt sich in ihrer 
Kindheit dadurch als Außenseiterin, was ihr sehr deutlich von den MitschülerInnen 
gespiegelt wird.  

Frau Kutz bindet ihre Lebens- und Familiengeschichte viel mehr in das politi-
sche Zeitgeschehen ein als ihre Mutter, damit einher geht auch ein Bildungssprung. 
Aber wie sehen die Erinnerungen aus? 

 
Über die genauen Lebensstationen ihrer Mutter im NS weiß die Tochter nichts ge-
naues, d.h. auch nicht von der Arbeit ihrer Mutter auf dem Rangierbahnhof vor 
Lódz. Die Fragen – was hat meine Mutter während des NS gemacht? Wie hat meine 
Mutter zum Funktionieren des NS beigetragen, welche Haltung zum NS hatte sie? –  
werden innerfamiliär nicht gestellt. Die Flucht allerdings ist in der erzählten Lebens-
geschichte ein Thema. Die Fluchtgeschichte betrifft das eigene Leiden, den eigenen 
Opferstatus und wird deshalb nicht generell tabuisiert.  

Die konkreten traumatischen Erlebnisse, und damit auch die Vergewaltigung, 
können von Frau Bauer nicht kommuniziert werden, aber die Flucht hat viele Ebe-
nen und Aspekte, die immer wieder mal in der Familie thematisiert werden. Frau 
Kutz nahm unbewusst sehr wohl die traumatischen Aspekte der Flucht ihrer Mutter 
auf, was sich in einer neu 'erfundenen' Geschichte darstellt. Eine ebenso höchst 
lebensbedrohliche Lebenssituation wird konstruiert: auf der Zwischenstation der 
Flucht in Brandenburg wäre ihre Mutter auf dem Bahnhof von einer Bombe am 
Kopf getroffen worden und fast gestorben, wenn sie nicht von einer Frau mitgenom-
men und gepflegt worden wäre. Mit keinem Wort erwähnt ihre Mutter diese Ge-
schichte. Was für einen Grund hätte Frau Bauer, sie vorzuenthalten?  

Das Thema Flucht und der damit einher gehende Opferstatus werden aller-
dings nicht so sehr mit der Mutter, sondern vielmehr mit der Großmutter (Frau 
Bauers Mutter) als Projektionsfläche verknüpft.6 Aufgrund des schwierigen Mutter-
Tochter-Verhältnisses kann sie ihre Mutter nicht so uneingeschränkt als Opfer be-
trachten.  
 

                                                      
6 Die Beziehung zu ihrer Großmutter war nie besonders nah (weder räumlich noch emotional). 



Familiendynamische Folgen aus der NS-Zeit 165

 "...und meine Großmutter ist 1972 gestorben und sie ist 1888 als 
Deutsche in Deutschland geboren, aber nach dem ersten Weltkrieg 
lebte sie dann als Deutsche in Polen [...] und ich denke für meine 
Großmutter war das ein ganz schweres Schicksal gewesen, dass se 
1888 mal geboren ist in Deutschland und das se dann unter solchen 
Umständen ihr Leben beendet hat [...] es gibt eigentlich keine Filme 
über solche Schicksale. Es gibt immer nur Filme über das Schicksal 
der Juden, die waren bestimmt schrecklich gewesen aber wenn ich das 
jetzt bedenke, wie meine Großmutter gestorben ist und wie sie von 45 
bis 72 praktisch als Sozialhilfeempfängerin abgeschoben war und die 
Kinder [...] sich um ihre verarmte Mutter nicht mehr gekümmert 
haben [...] heute, wo ich jetzt 47 bin, denke ich dass das wirklich ein 
grauenvolles Schicksal war". 

 
Die nationale Identität der Großmutter als Deutsche in Ostpreußen, ihre Flucht und 
ihr Leben ab 1945 in Göttingen wird als eine einzige Leidensgeschichte präsentiert, 
in der sich Frau Kutz genau wie ihre Mutter der Schicksalskonstruktion bemächtigt. 
Als aktiv handelnde Frau kann sie ihre Großmutter nicht beschreiben, auch kritische 
Gedanken zur wechselvollen polnisch-deutschen Beziehung in der Provinz Posen 
oder zum deutschen Überfall auf Polen 1939 gibt es nicht. Sie spielt jedoch die 
Opfergruppen Flüchtlinge und Juden gegeneinander aus, denn das "grauenvolle 
Schicksal" ihrer Großmutter wird gegen das sehr vage "bestimmt schrecklich ge-
wesene" Schicksal der Juden gesetzt. Aus dieser Aussage wird sehr deutlich, dass sie 
mit dieser Konstruktion eine eigene Trauerarbeit leistet, sich aber noch nie ernsthaft 
mit dem Genozid, den Überlebenden beschäftigt hat. Das innerfamiliäre Thema 
Flucht ist intrafamiliär nicht aufgearbeitet und überdeckt – in der 1. und 2. Genera-
tion – die Auseinandersetzung mit dem Verstricktsein in den NS. Sie drückt mit der 
"Schicksalsgeschichte" der Großmutter auch den latenten Wunsch aus, darüber offen 
sprechen und fragen zu können. Zur Kommunizierbarkeit des Themas Polen und 
Flucht sagt Frau Kutz: "das ist so belastet durch diese Flucht und durch das was vor 
der Flucht stattgefunden hat dass man darüber nicht mehr sprechen möchte und dass 
man auch nichts mehr davon sehen möchte." Sie vermeidet mit dem "man", von 
konkreten Personen – wie ihrer Mutter oder deren Geschwistern – zu sprechen, for-
muliert damit ein Tabu. Das umrissartige Faktenwissen ersetzt nicht die emotionale 
Offenlegung, die mit traumatischen Situationen verbunden ist: Angst, Schmerz, 
Ohnmacht, Wut, Todesangst. Die Nichtbearbeitung in der 1. Generation und die 
fehlende offene familiäre Auseinandersetzung führen auch dazu, dass Vorurteile und 
rassistische Denkmuster tradiert werden, die sich Frau Kutz aber teilweise bewusst 
macht: 
 

 "...die Polen sind alle faul – so wurde das in meiner Sippe dargestellt. 
Und sie waren also die Protestanten gewesen, die ehrlich waren und 
die fleißig waren oder es wurde auch den Kindern gegenüber immer 
so dargestellt: du hast zu arbeiten und du hast ehrlich zu sein und du 
kannst nicht so verlogen wie die Polen sein."   

 



Iris Wachsmuth 166

Es gibt 1997 eine erste Begegnung mit polnischen Handwerkern in ihrem Haus, die 
sie veranlasst, ihr Polen-Bild kritisch zu hinterfragen.  

Zwischen dem Wunsch nach Befreiung von Schmerz und Verstehen-wollen 
ihrer Biographie einerseits und dem Steckenbleiben und Nicht-wissen-wie-heraus-
kommen andererseits bewegt sich auch ihre Sprache: statt von Familie spricht sie 
ausschließlich von ihrer "Sippe", zweimal merkt sie kritisch an, dass in ihrer Familie 
nie diskutiert wurde "warum beide Kriege von den Deutschen verloren wurden" – 
auch der Begriff "Zusammenbruch" (für das Kriegsende) wird unkritisch verwendet. 
Die Lebensstationen "Nervenklinik" werden im historisch-politischen Kontext 
weder von der Mutter noch von der Tochter kritisch hinterfragt.7 

Florian, 20 J., eröffnet seine Lebensgeschichte mit einer Beleggeschichte eines 
allein gelassenen Kindes: "dass man da dann auch mal äh ja irgendwie vergessen 
wurde sozusagen auf dem Spielplatz und das man dann eben von der Polizei gesucht 
worden ist". Es deutet auf eine schwierige Mutter-Sohn-Beziehung hin, die nicht 
besonders fürsorglich und nah war. Auch Frau Kutz empfand sich als allein gelasse-
nes, vernachlässigtes Kind. Was sie selber nicht von ihrer Mutter bekam, konnte sie 
vermutlich auch nicht weitergeben an ihren Sohn. Er selbst positioniert sich durch 
sein Leben hindurch als "Außenseiter". Interessant und auffällig ist, dass dieses 
Selbstgefühl in allen drei Generationen auftaucht.  

In Florians Biographie ist auffällig, dass er sehr früh anfängt, nach einer poli-
tischen Identität zu suchen und sich an extremen politisch-ideologischen Gruppie-
rungen abarbeitet. Diese biographischen Stationen interpretiere ich im Kontext der 
Familiengeschichte: Der Mauerfall 1989 wird als eine Art emotionaler Aufbruch 
erinnert, der die verschiedensten Generationen auf seine Weise berührt, Florian ist 
11 Jahre: 
 

"...dass ich den Mauerfall miterlebt hab, das war natürlich 'ne ein-
schneid – einschneidende Sache und ähm einfach auch wie sich die 
Menschen da verändert haben, so wie denn z. B. der Mathematiklehrer 
sofort ähm berichtet hat wie er da stand an der Mauer und wie er da 
das aufgenommen hat und das eben in der 5. Klasse war und der 
Unterricht dann ganz klar politisch irgendwie gerichtet worden ist."   

 
Florian begibt sich dann auf Wege der extremen Suchbewegungen: zwischen 1990 
und 1993 bezeichnet er sich als deutsch-patriotisch und rechts (12-15 J.). 1990 sym-
pathisiert er als einziger in der Klasse mit den Republikanern, dann wechselt er in 
das linke militant-autonome Spektrum (15-17 J.). Am 1. Mai 1996 wird er in Berlin 
auf einer 1. Mai-Demonstration nach Ausschreitungen festgenommen, es folgt ein 
Gerichtsprozess. Anschließend entfernt er sich dann von den Extremen. Diese Iden-
titätsfindungsprozesse und Suchbewegungen, um Grenzen zu spüren und auszuloten, 
sind auch das Resultat eines emotionalen Vakuums, eines fehlenden offenen Fami-
liendialoges. Das 'allein gelassene Kind' sucht Emotionen durch Provokationen. Die 

                                                      
7  Die Nervenkliniken in der DDR als auch in Westberlin existierten auch im NS, d.h. hier wurden Eutha-

nasieprogramme ausgeführt. Es gab auch nach 1945 personelle wie ideologische Kontinuitäten (vgl. 
u.a. Klee 1998), die weder Frau Bauer noch ihre Tochter problematisieren. 



Familiendynamische Folgen aus der NS-Zeit 167

konstruktive Austragung von Konflikten und der angemessene Ausdruck von Ge-
fühlen müssen erst mühsam erlernt werden.  

Auch Florian kennt keine konkreten Lebensstationen der Großmutter aus dem 
Nationalsozialismus.8  Das Thema "Flucht" wird sehr unscharf präsentiert und mit 
der Geburt der Mutter verknüpft:  

 
"...da geistern immer so Mythen rum, dass se so ein uneheliches Kind 
sei oder so oder dass se dann ebend auf der Flucht ebend geboren 
worden, gezeugt worden ist, da – und da schweigt sich eigentlich auch 
meine Oma und meine Mutter aus und da hab ich auch nicht so große 
Beziehung dazu eben..."  

 
Das Tabuthema "uneheliches Kind" findet sich also auch in der dritten Generation. 
Er verknüpft es mit dem zweiten Tabuthema "Fluchtgeschichte", welches ebenfalls 
als ein diffuses Thema tradiert wurde. Auf die Frage, welche Flucht er meint,9 
werden von ihm beide als eine lange Fluchtgeschichte konstruiert, und über den 
Zeitraum spekuliert er: "...genau den zeitlichen Abriss hab ich da jetzt auch nicht 
wie lang das gedauert hat, das muss anscheinend schon ein paar Jahre gedauert 
haben oder wenigstens 1 Jahr muss es gedauert haben..." Die wesentlichen Brüche 
der Familiengeschichte kennt er nur sehr diffus. Zwischen der ersten und zweiten 
Flucht liegen 12 Jahre, die Geburt der Mutter war 1952 in Halle. Es sind frag-
mentarische Geschichten, die gedeutet, ergänzt und auch "umgeschrieben" werden. 
Es gibt kein Verständnis über die Zusammenhänge zwischen Familiengeschichte 
und politischer Geschichte Deutschlands. Strukturen werden von ihm insofern 
reproduziert, dass die Nachfragetabus eingehalten werden; allerdings ist Florian 
noch sehr jung. Durch persönliche Entwicklung und Bildung könnte er zum späteren 
Zeitpunkt noch sehr genaue Fragen an seine Familie stellen. Ob sie beantwortet 
werden (können), ist ein anderes Thema. 

Zur Frage, ob das Thema NS in der Schule behandelt wurde, benennt Florian 
indirekt die emotionale Leerstelle: 
 

"...da hat man sich natürlich schon auseinandergesetzt damit so ein 
bisschen aber das blieb dann immer so für mich nur so auf der Ober-
fläche, das ist einfach so ein Thema was über der Schule jetzt immer 
so drüber schwebt und so und was auch in der Gesellschaft so drüber 
schwebt so immer der schlimme Nationalsozialismus, ist ja auch 
schlimm gewesen keine Frage, aber das man dit immer – dass man 
den immer so, so, so, so wegschiebt und immer so sagt so darüber 
müssen wir jetzt sprechen lass uns mal da drüber sprechen, lass uns 
mal darüber diskutieren und so und das man da auch ne gewisse – 
gewisse 'n Frust kriegt, das man einfach immer darüber sprechen muss 

                                                      
8  Sie haben eine nahe Beziehung, Florian besucht seine Großmutter oft, als 15jähriger hat er ein halbes 

Jahr bei ihr gewohnt. 
9  Es gibt zwei Fluchtgeschichten in der Familie: 1945 von Posen nach Brandenburg und die von Halle 

nach Westberlin 1957. 



Iris Wachsmuth 168

und immer wieder das gleiche Thema, immer wieder das gleiche 
Thema und gar keine neuen Aspekte da drin sieht und so."   

 
Er beschreibt die schulische und gesellschaftliche Auseinandersetzung mit dem NS 
wie ein sich immer wiederholendes Ritual, um ein moralisches Gebot zu erfüllen: 
"das Böse" muss moralisch abgeurteilt werden, bleibt aber gleichzeitig unantastbar, 
unbegreifbar und nicht fühlbar. 

Das emotionale Vakuum, resultierend aus dem familiären Schweigen, bewirkt 
das Unverständnis für das Eingebundensein in einen konkreten familialen intergene-
rationalen Kontext. Dieses Empfinden ist symptomatisch für einen Großteil der 
dritten Generation.10 Das Verschweigen der eigenen Geschichte hinterlässt Irritatio-
nen und Verschiebungen von Fakten bei den nachfolgenden Generationen. Die 
öffentliche Diskussion um NS kann die innerfamiliäre Auseinandersetzung nicht 
ersetzen. 

Was die 1. und 2. Generation an Bearbeitung nicht leistet, bleibt Aufgabe der 
3. und 4. Generation. Es sollte versucht werden – aus zeitlicher Distanz und mit 
neuen pädagogischen Konzepten – , die familiären Wurzeln zu verstehen und für die 
Zukunft Sensibilitäten für das Selbst- und Fremdverstehen aufzubauen, um die 
Demokratie auf privater und politischer Ebene lebendig zu halten.  

Die Bedeutung der Familie – und damit auch der Familiengeschichte – für die 
Demokratiefähigkeit jedes Einzelnen ist groß. Ein offener intergenerationaler Dialog 
über Familiengeschichte wäre ein wesentlicher Ausgangspunkt und würde dazu bei-
tragen, dass sich Fähigkeiten entwickeln wie Selbst- und Fremdvertrauen, Empathie-
fähigkeit, authentisch sein mit sich selbst, Fähigkeit zur Selbstkritik und Selbstwert-
gefühl.11 
 
Literaturangaben 
 
Bude, Heinz (1984): Rekonstruktion von Lebenskonstruktionen – eine Antwort auf die Frage, was die 

Biographieforschung bringt. In: Kohli, M. / Robert, G. (Hrsg.): Biographie und soziale Wirklich-
keit (Stuttgart 1984), S. 7-28. 

Fischer-Rosenthal, Wolfram (1989): Biographieforschung. In: Endruweit, G. / Trommsdorff, G. (Hrsg.): 
Wörterbuch der Soziologie (Stuttgart 1989), S. 89-102.  

Flick, U. (1995): Qualitative Forschung. Theorie, Methoden, Anwendung in Psychologie und Sozial-
wissenschaften (Reinbek bei Hamburg 1995). 

Klee, Ernst (1998): Was sie taten – was sie wurden. Ärzte, Juristen und andere Beteteiligte am Kranken- 
oder Judenmord (Frankfurt/M. 1998). 

Krondorfer, Björn (1995): Remembrance and Reconciliation: Encounters Between Young Jews and 
Germans. (Yale University Press, New Haven 1995). 

Rosenthal, Gabriele (1995): Erlebte und erzählte Lebensgeschichte. Gestalt und Struktur biographischer 
Selbstbeschreibungen (Frankfurt/M. 1995). 

Schütze, Fritz (1983): Biographieforschung und narratives Interview. Neue Praxis, Heft 3, 1983, S. 283 f. 

Schwan, Gesine (1997): Politik und Schuld. Die zerstörerische Macht des Schweigens (Frankfurt/M. 
1997). 

                                                      
10 vgl. u.a. Krondorfer (1995). 
11 vgl. Schwan (1997). 


	Iris Wachsmuth

