Iris Wachsmuth

Familiendynamische Folgen aus der NS-Zeit
oder '"...und sie wissen nicht, woher sie kommen..."

Es soll der Frage nachgegangen werden, wie sich ideologische Priagungen, Denk-
strukturen und Abwehrmuster der 1. Generation, die als HI-Generation im National-
sozialismus sozialisiert wurde, in der 2. und 3. Generation abbilden. Im Selbstver-
standnis der qualitativen Sozialforschung ist der Blick auf konkrete Individuen — in
den Mikrokosmos — auch immer gleichzeitig ein Blick in den Makrokosmos.'

Aus einer empirischen Forschung,” deren Untersuchungsgegenstand lebens-
geschichtliche Interviews mit "normalen Deutschen" dreier Generation sind, wird
fragmentarisch eine Familie vorgestellt’. Sie gehdrt zu dem Typus, der die NS-Ver-
strickungen der ersten Generation und damit auch den Genozid innerfamilidr nicht
thematisiert und damit auch nicht bearbeitet hat. Das hat Auswirkungen auf die
nachfolgenden Generationen, denn das familidre Erbe strukturiert Gegenwart und
Zukunft der Nachgeborenen mit. Vorgestellt werden drei Biographien, um im Fol-
genden die konkreten intergenerationalen Dynamiken skizzenhaft darzustellen:
Grofmutter — Mutter — Sohn.*

Frau Bauer, geb. 1923, wichst in der Provinz Posen in einem Dorf als sechstes
von zehn Kindern in einer Landwirtschaft auf und geht dort in die polnische Volks-
schule. 1940, mit 17 Jahren, besucht sie ihre dlteste Schwester in Berlin und mochte
dort bleiben, doch das Arbeitsamt schickt sie als "Volksdeutsche" ins damals be-
setzte Polen zuriick. Sie lebt und arbeitet wieder auf dem Hof der Eltern, bricht 1943
eine Kochlehre ab und arbeitet ab 1944, 20jihrig, bei der Reichsbahn als "Biiffet-
fraulein", in der Kantine eines groen Rangierbahnhofs bei Lodz, von wo aus sie im
Mairz 1945 mit deutschen Soldaten nach Brandenburg fliichtet. Ihre gesamte Familie
fliichtet ebenfalls in den Westen. Auf der Flucht gerit sie fiir kurze Zeit in russische
Gefangenschaft, wo sie vergewaltigt wird. Ende 1945 arbeitet sie zwei Jahre als
Verkduferin in Halle und ab 1949 als Stationshilfe in einer Nervenklinik. 1952 wird
ihre 'uneheliche' Tochter geboren, der Mann verldsst sie wahrend der Schwanger-
schaft. 1957 fliichtet sie mit ihrer Tochter aus der DDR nach West-Berlin, hier ar-
beitet sie wieder in einer Nervenklinik. 1975 wird sie mit 51 Jahren wegen eines
Rickenleidens berentet. Besonders ist, dass sie mit der Tochter in der Nervenklinik
in einem moblierten Zimmer wohnen muss. Als alleinstehende Frau mit unehe-
lichem Kind ist es ihr zur damaligen Zeit nicht gelungen, ein Zimmer oder eine klei-

vgl. u.a.: Bude (1984), S. 7-28; Fischer-Rosenthal (1989), S. 89-102; Flick (1995).

Dissertationsprojekt der Autorin: "Erinnerungs- und Verarbeitungsformen des NS in drei Genera-
tionen”.

Mit jeder Person wurde nach Schiitze (1983) ein lebensgeschichtliches Interview gefiihrt, ausgewertet
nach Rosenthal (1995).

Die Bedeutung der Geschlechterkonstruktion wird implizite mitgedacht, insbesondere der Befund
feministischer Forschung, dass Geschlecht eine historisch-soziale Strukturkategorie darstellt.

Jahrbuch fiir Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 161-168 Mattes Verlag, Heidelberg



162 Iris Wachsmuth

ne Wohnung zu mieten. 1963 heiratet sie einen ehemaligen Patienten dieser Nerven-
klinik; die Tochter, Frau Kutz wird adoptiert, sie zichen in ihre erste eigene Miet-
wohnung.

Die Tochter macht 1972 aus eigenem Antrieb und eigener Kraft — ohne Unter-
stiitzung ihrer Familie — das Abitur und studiert Architektur in Westberlin. Unter-
stiitzt wird sie von ihrem Freund, den sie 17jdhrig, 1969, kennenlernt und 1972
heiratet, er ist Jahrgang 1940, Jurist, aus einer Akademikerfamilie. Nach dem Ab-
schluss des Studiums 1979 wird ihr Sohn Florian geboren, 9 Jahre spéter ihre Toch-
ter. Seit 1978 ist sie ausschlieBlich Hausfrau und Mutter.

Ihr Sohn Florian ist die dritte Person, die ich vorstelle. Er ist 1979 geboren,
Gymnasiast und wohnt noch im Haus der Eltern.

Fokussiert auf die Themen Auseinandersetzung mit der NS-Zeit und Flucht
wird die Familie genauer vorgestellt. Wie erinnert und reflektiert Frau Bauer ihr
Leben im Nationalsozialismus und die Flucht? Welches Wissen haben ihre Tochter
und Florian tiber ihr Leben in dieser Zeit? Welche Denkmuster werden tradiert? Wie
spiegelt sich das nicht verarbeitete Familienerbe in der 2. und 3. Generation wider?
Wie stellt sich jede Person selber dar?

Der politische Kontext ihrer Lebensgeschichte wird von Frau Bauer grundsétz-
lich nicht mit erinnert: dass sie im Nationalsozialismus aufwichst, bleibt unerwéhnt,
der erste und fast einzige Bezug ist der zum Zweiten Weltkrieg, denn ein jahrelanger
gerichtlicher Streit um Besitzanspriiche innerhalb der Familie wird durch den
Kriegsbeginn beendet: "und denn ham'se sich weiter geklagt, weiter das ganze Geld
das ging immer auf's Gericht und ein Gliick dass denn dieser Zweite Weltkrieg kam
und [...] denn sind se weg." Der Kriegsanfang erfahrt in ihrer Wahrnehmung zu-
nichst eine positive Bewertung, als eine Art Erlosung aus familidren Streitigkeiten.

Woriiber sie begeistert spricht, ist ihre Arbeit 1944 bis Januar 1945. Frau
Bauer bewarb sich bei der Reichsbahn, ihr wurde daraufhin eine Arbeit in einer
Kantine eines "groBen Rangierbahnhofs" "bei Lodz" angeboten:

"...das war sehr schon da gewesen, mir hat das sehr, sehr gut gefallen,
aber es war — 44 bin ich da hin gekommen im Frithjahr und 45 sind
doch die Russen gekommen und dann musste ich doch — sind wir doch
da weg."

Uber politische Ereignisse spricht sie nur, wenn konkret danach gefragt wird. Erst
nach zweimaligem Fragen, ob sie dort auf dem Bahnhof etwas von Deportationen
bemerkt hat, antwortet sie sparlich und ausweichend:

"Nee, nee man @h da war ein furchtbar groBer Rangierbahnhof
gewesen, ja aber wir hatten da kein — keine Beziehung zu gehabt und,
und die Gleise und wenn se da &h &h wurden vorbei gefahren oder auf
totes Gleis raus geschoben und so weiter, das haben wir ja nicht ge-
sehen, die Kantine war ja &h wo anders, nicht da direkt an den Bahn-
steigen."



Familiendynamische Folgen aus der NS-Zeit 163

Es ist zu vermuten, dass sie das erste Mal mit dieser Frage — und ihren Erinnerungen
— konfrontiert wird. Sie leugnet, etwas gesehen zu haben, gleichzeitig sagt sie in-
direkt durch ihre Entlastungsstrategie, dass dort sehr wohl Ziige mit deportierten
Menschen vorbeikamen, sogar dass sie auf "totes Gleis" geschoben wurden, was so
viel bedeutet, wie Menschen in einem verriegelten Zug verhungern und sterben zu
lassen. Und sie sagt auch, "keine Beziehung" dazu gehabt zu haben. Es war fiir Frau
Bauer demnach unbedeutend, ob und dass dort Tausende von deportierten Juden ins
Ghetto Lodz,” in die Vernichtungslager gefahren bzw. in den Todesziigen tagelang
dort "abgestellt" wurden. Diese Gleichgiiltigkeit, das Wegschauen hat sie sich iiber
die Jahrzehnte in der BRD "bewahrt".

Auf die Frage, was sie empfand, als sie nach dem Krieg vom Ausmal der Ver-
nichtungen horte, antwortet sie:

"Na ja, ich hab das nicht gut gefunden, aber ich hab mir das — ich kann
— ich kann da nichts machen, also ich musste ja auch — ich dachte ja
auch vielleicht ist — vielleicht ist bald zu Ende, wo ich da — wo ich da
auf'm Panzer gesessen hab da in dieser durch die Feuerstellung sind
wir da durch gefahren und so was, aber da wird man so irgendwie so,
so apathisch, da sagen — es ist so, du kannst das nicht 4nd — na wenn's
Schluss is' — is' Schluss."

In dem Moment, wo es um ihre Mitverantwortung im Sinne eines Profitierens und
Mitwissens, Sympathisierens mit dem Regime, also um Schuldgefiihle, geht, bricht
sie ab und wechselt zu ihrer Flucht, zur Opferseite. Sie empfindet sich als machtlose
Frau ohne Handlungsspielraum. Thre Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Genozid be-
stétigt sich, denn ihre einzige wertende Aussage darauf ist: "ich hab das nicht gut
gefunden". Die Aussage ist angesichts dieser Verbrechen unpassend und lasst die
Frage aufkommen, ob sie es zur damaligen Zeit vielleicht als richtig empfand? Sie
hat sich bis heute nicht mit dem Leid der "Anderen", mit den Opfern des NS be-
schéftigt, wechselt sofort das Thema und setzt sich als Opfer dagegen. Die Flucht
war sehr wahrscheinlich ein traumatisches Erlebnis, was von ihr ebenfalls nicht be-
arbeitet wurde. Frau Bauer ist nicht in der Position, sich kritisch mit ihrem vergan-
genem Leben auseinanderzusetzen, ihre Verletzungen zu bearbeiten. Wenn sie das
nicht fiir ihr eigenes Leben schafft — wie kdnnte es ihr in bezug auf den Genozid ge-
lingen?

Sie zieht folgendes Resiimee:

"Und wirklich das Leben ist nicht so gelaufen wie ich mir das dachte,
dann hatte ich das Kind gehabt und hatte keen gelernten Beruf gehabt
und da war man immer 'n Aschenputtel gewesen, wurde man nie so
richtig anerkannt".

> Im Ghetto Lodz/Litzmannstadt waren 1941/42 iiber 200000 Menschen inhaftiert (http://www.dhm.de/
lemo/html/wk2/holocaust/ghettos/ ) — ab Frithjahr 1942 setzten die Todestransporte u.a. ins Vernich-
tungslager Chelmno (Kulmhof) ein, etwa 55 km von Lodz entfernt (http:/www.ghwk.de/deut/
sumlodz.htm).



164 Iris Wachsmuth

Damit positioniert sie sich in der Gesellschaft in einer Auflenseiterrolle und entlastet
sich durch diese Schicksalskonstruktion, in der das Leben durchlitten werden
musste, von einer Mitverantwortung. Sinnstiftend trostet sie sich damit, dass es noch
schlechter hitte ausfallen konnen: "Ich will mal sagen das — man kann — das Leben
ist flir ein bestimmt und man kann nichts entgehen, man muss das durchmachen was
fiir ein' bestimmt ist, aber das Schicksal hat es ja noch ganz gut mit mir gemeint."
Frau Bauer hat sich in ihrem Leben immer angepasst und untergeordnet, schwere
Situationen immer duldend ausgehalten.

Ihre Tochter erzéhlt ihre Lebensgeschichte viel expliziter als Leidens- und
Angstgeschichte, denn sie wachst stigmatisiert als 'uneheliches Fliichtlingskind' in
den spiten 50er und frithen 60er Jahren in einem mdblierten Zimmer einer Nerven-
klinik in Westberlin auf, in permanenter Angst vor dem Direktor und seinen
Drohungen, dass er jederzeit Mutter und Tochter trennen bzw. auch die Mutter ent-
lassen kann, sollte das Kind sich nicht angemessen benehmen. Sie fiihlt sich in ihrer
Kindheit dadurch als AuBenseiterin, was ihr sehr deutlich von den MitschiilerInnen
gespiegelt wird.

Frau Kutz bindet ihre Lebens- und Familiengeschichte viel mehr in das politi-
sche Zeitgeschehen ein als ihre Mutter, damit einher geht auch ein Bildungssprung.
Aber wie sehen die Erinnerungen aus?

Uber die genauen Lebensstationen ihrer Mutter im NS wei die Tochter nichts ge-
naues, d.h. auch nicht von der Arbeit ihrer Mutter auf dem Rangierbahnhof vor
Lédz. Die Fragen — was hat meine Mutter wéhrend des NS gemacht? Wie hat meine
Mutter zum Funktionieren des NS beigetragen, welche Haltung zum NS hatte sie? —
werden innerfamilidr nicht gestellt. Die Flucht allerdings ist in der erzdhlten Lebens-
geschichte ein Thema. Die Fluchtgeschichte betrifft das eigene Leiden, den eigenen
Opferstatus und wird deshalb nicht generell tabuisiert.

Die konkreten traumatischen Erlebnisse, und damit auch die Vergewaltigung,
koénnen von Frau Bauer nicht kommuniziert werden, aber die Flucht hat viele Ebe-
nen und Aspekte, dic immer wieder mal in der Familie thematisiert werden. Frau
Kutz nahm unbewusst sehr wohl die traumatischen Aspekte der Flucht ihrer Mutter
auf, was sich in einer neu 'erfundenen' Geschichte darstellt. Eine ebenso hochst
lebensbedrohliche Lebenssituation wird konstruiert: auf der Zwischenstation der
Flucht in Brandenburg wire ihre Mutter auf dem Bahnhof von einer Bombe am
Kopf getroffen worden und fast gestorben, wenn sie nicht von einer Frau mitgenom-
men und gepflegt worden wire. Mit keinem Wort erwahnt ihre Mutter diese Ge-
schichte. Was fiir einen Grund hétte Frau Bauer, sie vorzuenthalten?

Das Thema Flucht und der damit einher gehende Opferstatus werden aller-
dings nicht so sehr mit der Mutter, sondern vielmehr mit der Grofmutter (Frau
Bauers Mutter) als Projektionsfliche verkniipft.® Aufgrund des schwierigen Mutter-
Tochter-Verhéltnisses kann sie ihre Mutter nicht so uneingeschriankt als Opfer be-
trachten.

6 Die Beziehung zu ihrer GroSmutter war nie besonders nah (weder raumlich noch emotional).



Familiendynamische Folgen aus der NS-Zeit 165

"...und meine GroBmutter ist 1972 gestorben und sie ist 1888 als
Deutsche in Deutschland geboren, aber nach dem ersten Weltkrieg
lebte sie dann als Deutsche in Polen [...] und ich denke flir meine
GroBmutter war das ein ganz schweres Schicksal gewesen, dass se
1888 mal geboren ist in Deutschland und das se dann unter solchen
Umstinden ihr Leben beendet hat [...] es gibt eigentlich keine Filme
iiber solche Schicksale. Es gibt immer nur Filme {iber das Schicksal
der Juden, die waren bestimmt schrecklich gewesen aber wenn ich das
jetzt bedenke, wie meine Gromutter gestorben ist und wie sie von 45
bis 72 praktisch als Sozialhilfeempfangerin abgeschoben war und die
Kinder [...] sich um ihre verarmte Mutter nicht mehr gekiimmert
haben [...] heute, wo ich jetzt 47 bin, denke ich dass das wirklich ein
grauenvolles Schicksal war".

Die nationale Identitit der Gromutter als Deutsche in Ostpreufen, ihre Flucht und
ihr Leben ab 1945 in Goéttingen wird als eine einzige Leidensgeschichte présentiert,
in der sich Frau Kutz genau wie ihre Mutter der Schicksalskonstruktion beméchtigt.
Als aktiv handelnde Frau kann sie ihre Grofmutter nicht beschreiben, auch kritische
Gedanken zur wechselvollen polnisch-deutschen Beziehung in der Provinz Posen
oder zum deutschen Uberfall auf Polen 1939 gibt es nicht. Sie spielt jedoch die
Opfergruppen Flichtlinge und Juden gegeneinander aus, denn das "grauenvolle
Schicksal" ihrer Gromutter wird gegen das sehr vage "bestimmt schrecklich ge-
wesene" Schicksal der Juden gesetzt. Aus dieser Aussage wird sehr deutlich, dass sie
mit dieser Konstruktion eine eigene Trauerarbeit leistet, sich aber noch nie ernsthaft
mit dem Genozid, den Uberlebenden beschiiftigt hat. Das innerfamiliire Thema
Flucht ist intrafamilidr nicht aufgearbeitet und tiberdeckt — in der 1. und 2. Genera-
tion — die Auseinandersetzung mit dem Verstricktsein in den NS. Sie driickt mit der
"Schicksalsgeschichte" der GroBmutter auch den latenten Wunsch aus, dariiber offen
sprechen und fragen zu koénnen. Zur Kommunizierbarkeit des Themas Polen und
Flucht sagt Frau Kutz: "das ist so belastet durch diese Flucht und durch das was vor
der Flucht stattgefunden hat dass man dariiber nicht mehr sprechen mdchte und dass
man auch nichts mehr davon sehen mdochte." Sie vermeidet mit dem "man", von
konkreten Personen — wie ihrer Mutter oder deren Geschwistern — zu sprechen, for-
muliert damit ein Tabu. Das umrissartige Faktenwissen ersetzt nicht die emotionale
Offenlegung, die mit traumatischen Situationen verbunden ist: Angst, Schmerz,
Ohnmacht, Wut, Todesangst. Die Nichtbearbeitung in der 1. Generation und die
fehlende offene familidre Auseinandersetzung fithren auch dazu, dass Vorurteile und
rassistische Denkmuster tradiert werden, die sich Frau Kutz aber teilweise bewusst
macht:

"...die Polen sind alle faul — so wurde das in meiner Sippe dargestellt.

Und sie waren also die Protestanten gewesen, die ehrlich waren und
die fleiig waren oder es wurde auch den Kindern gegeniiber immer
so dargestellt: du hast zu arbeiten und du hast ehrlich zu sein und du
kannst nicht so verlogen wie die Polen sein."



166 Iris Wachsmuth

Es gibt 1997 eine erste Begegnung mit polnischen Handwerkern in ihrem Haus, die
sie veranlasst, ihr Polen-Bild kritisch zu hinterfragen.

Zwischen dem Wunsch nach Befreiung von Schmerz und Verstehen-wollen
ihrer Biographie einerseits und dem Steckenbleiben und Nicht-wissen-wie-heraus-
kommen andererseits bewegt sich auch ihre Sprache: statt von Familie spricht sie
ausschlieBlich von ihrer "Sippe", zweimal merkt sie kritisch an, dass in ihrer Familie
nie diskutiert wurde "warum beide Kriege von den Deutschen verloren wurden" —
auch der Begriff "Zusammenbruch" (fiir das Kriegsende) wird unkritisch verwendet.
Die Lebensstationen "Nervenklinik" werden im historisch-politischen Kontext
weder von der Mutter noch von der Tochter kritisch hinterfragt.”

Florian, 20 J., er6ffnet seine Lebensgeschichte mit einer Beleggeschichte eines
allein gelassenen Kindes: "dass man da dann auch mal dh ja irgendwie vergessen
wurde sozusagen auf dem Spielplatz und das man dann eben von der Polizei gesucht
worden ist". Es deutet auf eine schwierige Mutter-Sohn-Beziehung hin, die nicht
besonders fiirsorglich und nah war. Auch Frau Kutz empfand sich als allein gelasse-
nes, vernachldssigtes Kind. Was sie selber nicht von ihrer Mutter bekam, konnte sie
vermutlich auch nicht weitergeben an ihren Sohn. Er selbst positioniert sich durch
sein Leben hindurch als "AuBenseiter". Interessant und auffallig ist, dass dieses
Selbstgefiihl in allen drei Generationen auftaucht.

In Florians Biographie ist auffillig, dass er sehr friih anféngt, nach einer poli-
tischen Identitdt zu suchen und sich an extremen politisch-ideologischen Gruppie-
rungen abarbeitet. Diese biographischen Stationen interpretiere ich im Kontext der
Familiengeschichte: Der Mauerfall 1989 wird als eine Art emotionaler Aufbruch
erinnert, der die verschiedensten Generationen auf seine Weise beriihrt, Florian ist
11 Jahre:

"...dass ich den Mauerfall miterlebt hab, das war natiirlich 'ne ein-
schneid — einschneidende Sache und dhm einfach auch wie sich die
Menschen da verdndert haben, so wie denn z. B. der Mathematiklehrer
sofort 4hm berichtet hat wie er da stand an der Mauer und wie er da
das aufgenommen hat und das eben in der 5. Klasse war und der
Unterricht dann ganz klar politisch irgendwie gerichtet worden ist."

Florian begibt sich dann auf Wege der extremen Suchbewegungen: zwischen 1990
und 1993 bezeichnet er sich als deutsch-patriotisch und rechts (12-15 J.). 1990 sym-
pathisiert er als einziger in der Klasse mit den Republikanern, dann wechselt er in
das linke militant-autonome Spektrum (15-17 J.). Am 1. Mai 1996 wird er in Berlin
auf einer 1. Mai-Demonstration nach Ausschreitungen festgenommen, es folgt ein
Gerichtsprozess. Anschlieend entfernt er sich dann von den Extremen. Diese Iden-
titatsfindungsprozesse und Suchbewegungen, um Grenzen zu spiiren und auszuloten,
sind auch das Resultat eines emotionalen Vakuums, eines fehlenden offenen Fami-
liendialoges. Das 'allein gelassene Kind' sucht Emotionen durch Provokationen. Die

7 Die Nervenkliniken in der DDR als auch in Westberlin existierten auch im NS, d.h. hier wurden Eutha-
nasieprogramme ausgefiihrt. Es gab auch nach 1945 personelle wie ideologische Kontinuitéten (vgl.
u.a. Klee 1998), die weder Frau Bauer noch ihre Tochter problematisieren.



Familiendynamische Folgen aus der NS-Zeit 167

konstruktive Austragung von Konflikten und der angemessene Ausdruck von Ge-
fiihlen miissen erst mithsam erlernt werden.

Auch Florian kennt keine konkreten Lebensstationen der GroBmutter aus dem
Nationalsozialismus.® Das Thema "Flucht" wird sehr unscharf prisentiert und mit
der Geburt der Mutter verkniipft:

"...da geistern immer so Mythen rum, dass se so ein uneheliches Kind
sei oder so oder dass se dann ebend auf der Flucht ebend geboren
worden, gezeugt worden ist, da — und da schweigt sich eigentlich auch
meine Oma und meine Mutter aus und da hab ich auch nicht so grofie
Beziehung dazu eben..."

Das Tabuthema "uncheliches Kind" findet sich also auch in der dritten Generation.
Er verkniipft es mit dem zweiten Tabuthema "Fluchtgeschichte", welches ebenfalls
als ein diffuses Thema tradiert wurde. Auf die Frage, welche Flucht er meint,’
werden von ihm beide als eine lange Fluchtgeschichte konstruiert, und iiber den
Zeitraum spekuliert er: "...genau den zeitlichen Abriss hab ich da jetzt auch nicht
wie lang das gedauert hat, das muss anscheinend schon ein paar Jahre gedauert
haben oder wenigstens 1 Jahr muss es gedauert haben..." Die wesentlichen Briiche
der Familiengeschichte kennt er nur sehr diffus. Zwischen der ersten und zweiten
Flucht liegen 12 Jahre, die Geburt der Mutter war 1952 in Halle. Es sind frag-
mentarische Geschichten, die gedeutet, ergidnzt und auch "umgeschrieben" werden.
Es gibt kein Verstdndnis {iber die Zusammenhinge zwischen Familiengeschichte
und politischer Geschichte Deutschlands. Strukturen werden von ihm insofern
reproduziert, dass die Nachfragetabus eingehalten werden; allerdings ist Florian
noch sehr jung. Durch personliche Entwicklung und Bildung kdnnte er zum spéteren
Zeitpunkt noch sehr genaue Fragen an seine Familie stellen. Ob sie beantwortet
werden (kénnen), ist ein anderes Thema.

Zur Frage, ob das Thema NS in der Schule behandelt wurde, benennt Florian
indirekt die emotionale Leerstelle:

"...da hat man sich natiirlich schon auseinandergesetzt damit so ein
bisschen aber das blieb dann immer so fiir mich nur so auf der Ober-
flache, das ist einfach so ein Thema was iiber der Schule jetzt immer
so driiber schwebt und so und was auch in der Gesellschaft so driiber
schwebt so immer der schlimme Nationalsozialismus, ist ja auch
schlimm gewesen keine Frage, aber das man dit immer — dass man
den immer so, so, so, so wegschiebt und immer so sagt so dariiber
miissen wir jetzt sprechen lass uns mal da driiber sprechen, lass uns
mal dariiber diskutieren und so und das man da auch ne gewisse —
gewisse 'n Frust kriegt, das man einfach immer dariiber sprechen muss

% Sie haben eine nahe Beziehung, Florian besucht seine Grofmutter oft, als 15jdhriger hat er ein halbes
Jahr bei ihr gewohnt.

? Es gibt zwei Fluchtgeschichten in der Familie: 1945 von Posen nach Brandenburg und die von Halle
nach Westberlin 1957.



168 Iris Wachsmuth

und immer wieder das gleiche Thema, immer wieder das gleiche
Thema und gar keine neuen Aspekte da drin sieht und so."

Er beschreibt die schulische und gesellschaftliche Auseinandersetzung mit dem NS
wie ein sich immer wiederholendes Ritual, um ein moralisches Gebot zu erfiillen:
"das Bose" muss moralisch abgeurteilt werden, bleibt aber gleichzeitig unantastbar,
unbegreitbar und nicht fiihlbar.

Das emotionale Vakuum, resultierend aus dem familidren Schweigen, bewirkt
das Unversténdnis fiir das Eingebundensein in einen konkreten familialen intergene-
rationalen Kontext. Dieses Empfinden ist symptomatisch fiir einen Grofiteil der
dritten Generation.'’ Das Verschweigen der eigenen Geschichte hinterlésst Irritatio-
nen und Verschiebungen von Fakten bei den nachfolgenden Generationen. Die
Offentliche Diskussion um NS kann die innerfamilidre Auseinandersetzung nicht
ersetzen.

Was die 1. und 2. Generation an Bearbeitung nicht leistet, bleibt Aufgabe der
3. und 4. Generation. Es sollte versucht werden — aus zeitlicher Distanz und mit
neuen padagogischen Konzepten —, die familidiren Wurzeln zu verstehen und fiir die
Zukunft Sensibilitdten fiir das Selbst- und Fremdverstehen aufzubauen, um die
Demokratie auf privater und politischer Ebene lebendig zu halten.

Die Bedeutung der Familie — und damit auch der Familiengeschichte — fiir die
Demokratiefahigkeit jedes Einzelnen ist groB3. Ein offener intergenerationaler Dialog
iiber Familiengeschichte wére ein wesentlicher Ausgangspunkt und wiirde dazu bei-
tragen, dass sich Fahigkeiten entwickeln wie Selbst- und Fremdvertrauen, Empathie-
faihigkelilt, authentisch sein mit sich selbst, Fahigkeit zur Selbstkritik und Selbstwert-
gefiihl.

Literaturangaben

Bude, Heinz (1984): Rekonstruktion von Lebenskonstruktionen — eine Antwort auf die Frage, was die
Biographieforschung bringt. In: Kohli, M. / Robert, G. (Hrsg.): Biographie und soziale Wirklich-
keit (Stuttgart 1984), S. 7-28.

Fischer-Rosenthal, Wolfram (1989): Biographieforschung. In: Endruweit, G. / Trommsdorff, G. (Hrsg.):
Worterbuch der Soziologie (Stuttgart 1989), S. 8§9-102.

Flick, U. (1995): Qualitative Forschung. Theorie, Methoden, Anwendung in Psychologie und Sozial-
wissenschaften (Reinbek bei Hamburg 1995).

Klee, Ernst (1998): Was sie taten — was sie wurden. Arzte, Juristen und andere Beteteiligte am Kranken-
oder Judenmord (Frankfurt/M. 1998).

Krondorfer, Bjorn (1995): Remembrance and Reconciliation: Encounters Between Young Jews and
Germans. (Yale University Press, New Haven 1995).

Rosenthal, Gabriele (1995): Erlebte und erzéhlte Lebensgeschichte. Gestalt und Struktur biographischer
Selbstbeschreibungen (Frankfurt/M. 1995).

Schiitze, Fritz (1983): Biographieforschung und narratives Interview. Neue Praxis, Heft 3, 1983, S. 283 f.

Schwan, Gesine (1997): Politik und Schuld. Die zerstorerische Macht des Schweigens (Frankfurt/M.
1997).

' vgl. u.a. Krondorfer (1995).
' vgl. Schwan (1997).



	Iris Wachsmuth

