
Vorwort 
 
Das vorliegende, dritte Jahrbuch für Psychohistorische Forschung dokumentiert die 
Vorträge1 der 16. Jahrestagung der Deutschen Gesellschaft für Psychohistorische 
Forschung (DGPF), die im Frühsommer 2002 unter dem Titel Trauma, Angst und 
Feindbilder aus psychohistorischer Sicht in Berlin stattfand. Diese Tagung wurde 
von mir im unmittelbaren Eindruck der Schreckensbilder des 11. September 2001 
und der sich abzeichnenden Gegenmaßnahmen geplant.2 Dieses Szenario war für 
mich und alle in der Folgezeit kontaktierten KollegInnen ein dringlicher Anlass, auf 
der Grundlage bereits entwickelter Ansätze psychohistorische Friedensforschung 
voranzutreiben. 

Nato-Generalsekretär George Robertson brachte zu Beginn der amerikanischen 
Gegenschläge einen psychologisch bedeutsamen Aspekt dieses Konflikts so zum 
Ausdruck: "Die Terroristen glauben, sie sind 10 Fuß (d.h.über 3 m!) groß, was sie 
nicht sind. Aber wir sind es!" Wenn man diese militärische Anfeuerung als – viel-
leicht unfreiwilligen – Ausdruck einer grundlegenden Einstellung versteht und ver-
sucht, diesen psychohistorisch zu deuten, so bietet sich der entwicklungspsycholo-
gische Hinweis an, dass körperliche Größenunterschiede am wichtigsten in der Zeit 
des körperlichen Wachstums sind, besonders in der Zeit der Identitätsbildung zwi-
schen 10 und 14 Jahren. Paradoxerweise präsentiert sich diese kindlich/pubertäre 
Haltung, wie so oft, im Gestus des aufgeklärten Erwachsenen, der über "emo-
tionalere" Sichtweisen, wie sie der Friedensbewegung häufig unterstellt werden, 
hinaus ist. 

PsychohistorikerInnen haben in den vergangen Jahrzehnten Methoden und 
Deutungsmuster entwickelt, die geeignet sind, derartige Inszenierungen aus ihrer 
intergenerationalen Dynamik heraus zu verstehen. Dabei ist Angst ein zentrales 
Thema, und der "Engpass der frühen Kindheit" (Lloyd deMause) ist sicherlich ein 
zentraler Katalysator für ihre historische Kanalisierung, Tradierung, Verstärkung 
und/oder Abschwächung. Viele historische Quellen vermitteln ein Bild historischer 
Kindheiten, das deren Bezeichnung als "Alptraum" gerechtfertigt erscheinen lässt. 
Quer zu dieser langfristigen Entwicklung, die auf der diesjährigen Tagung eher 
vorausgesetzt als diskutiert wurde, erscheint die aktuelle Konfliktlage als Zusam-
menprall von kulturspezifisch unterschiedlich entwickelten Projektionsmustern, 
wobei Religion – allen kulturwissenschaftlichen Modernisierungserwartungen zum 
Trotz – auf beiden Seiten eine wichtige Rolle spielt. 

In Anbetracht der aktuellen Gefährdungslage schien es mir sinnvoll, ein mög-
lichst breites Spektrum von psychohistorisch relevanten Forschungsansätzen zum 
Austausch anzuregen, um sowohl die Hintergründe des aktuellen Konflikts besser zu 
verstehen, als auch Perspektiven zu seiner Transformation in gewaltfreie Formen der 
interkulturellen Verständigung und Zusammenarbeit zu entwickeln.  

                                                           
1  Winfried Kurths Tagungsbeitrag wurde bereits in: Winfried Kurth und Ludwig Janus (Hrsg.): Psycho-

historie und Persönlichkeitsstruktur. Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, Band 2, Mattes Ver-
lag, Heidelberg 2002, S. 261-314, veröffentlicht. Seine Beiträge in diesem Band sind neue Arbeits-
ergebnisse.  

2  Ludwig Janus danke ich für seine jederzeit konstruktive Begleitung dieser Planung. 

Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 7-11                                                      Mattes Verlag, Heidelberg 



Uta Ottmüller 8

Weil in Kriegen und Völkermorden nicht nur individuelle Traumata und Unterlegen-
heitsängste auf kollektiver Ebene destruktiv ausagiert werden, sondern auch massen-
haft neue Traumata produziert werden, die sich dann in die intergenerationalen Ver-
ständigungsmuster einschreiben, spielt auch die Wahrnehmung versus Verleugnung 
solcher innergenerationalen "Alpträume" eine wichtige Rolle im Prozess psycho-
historischen Wandels, wie er von einer psychohistorischen Friedensforschung zu 
thematisieren ist.  

Ist die westliche Zivilisation, die sich intern zunehmend als Therapiegesell-
schaft formiert, dabei, zu lernen, die weltweiten zwischenmenschlichen Folgen von 
Krieg und Völkermord ernst zu nehmen und zu behandeln? Können wir lernen, die 
unbewussten Verbindungen, die vom Ende des einen zum Beginn des nächsten 
Krieges führen, zu unterbrechen? 

Stell Dir vor, es ist Krieg, und keiner geht hin!3 In Anbetracht der seit dem 11. 
September wachsenden globozidalen Kriegsgefahr erinnert diese Vorstellung an den 
Leitspruch des Pariser Mai 68: "Soyez realistes – demandez l'impossible" (Seid 
Realisten – verlangt das Unmögliche.) Da die technische wie soziale Zivilisation seit 
jeher durch die Entdeckung von zuvor für unmöglich Gehaltenem vorangebracht 
wurde, bleibt dieser Leitspruch nach wie vor aktuell. Wie mir scheint, lässt er sich 
auf zwei Arten lesen. Während die damalige Lesart in Konfrontation mit einem 
kommunikativ kaum erreichbaren "Establishment" eher das Unmögliche betonte und 
in blutigen Straßenkämpfen verzweifelt einforderte, können wir auch versuchen, das 
zuvor für unmöglich Gehaltene als Realisten anzustreben: das heißt, mit langem 
Atem und beharrlichen und unerschrockenen Suchbewegungen, die sich sowohl auf 
die historischen Voraussetzungen und Richtungsparameter als auch auf die aktuell 
möglichen Formen gewaltfreier Alternativen zum Krieg beziehen. Diese Suchbewe-
gungen bedürfen vor allem des freien Austausches, der die Hinterfragung gesell-
schaftlicher Tabus und starrer wissenschaftlicher Objektivitätsnormen mit ein-
schließt. Der Deutschen Stiftung für Friedensforschung gebührt deshalb unser be-
sonderer Dank für die freundliche Förderung unserer Tagung. 

Ebenso wie unsere jährlichen, öffentlichen Tagungen an wechselnden Orten 
dient das Jahrbuch für Psychohistorische Forschung dem Austausch aktiv For-
schender in- und außerhalb der Universitäten. Darüber hinaus bietet es wertvolles 
Hintergrundwissen für Psychotherapeuten, Lehrer und andere psychosozial Tätige, 
insbesondere im Bereich der Elternbildung, sowie allen, die sich für den Frieden 
einsetzen wollen. Die folgende Vorschau bietet kurze Zusammenfassungen der Bei-
träge und soll die individuell gewählte Reihenfolge der Lektüre erleichtern. 
 
Uta Ottmüller beschreibt die aktuelle Entwicklung und Professionalisierung gewalt-
freier Konfliktbearbeitung als psychohistorisches Novum und versucht, deren Ver-
mittlungs- und Akzeptanzprobleme durch "gesellschaftliche Unbewusstheit" (Mario 
Erdheim) und "unsichtbare Bindungen" (I. Boszormenij-Nagy) an frühere Genera-
tionen zu erklären, die gewaltsamen Konfliktaustrag, strafende Kindererziehung und 
nicht zuletzt die elternbestimmte Partnerwahl für unverzichtbar hielten. Ein lang-
fristig evolutionäres psychohistorisches Geschichtsverständnis kann ihr zufolge bei 

                                                           
3 Graffiti. 



Vorwort 9

der Bewältigung der Loyalitätskonflikte hilfreich sein, die eine Infragestellung 
dieser Unverzichtbarkeit auf individueller wie auch auf kollektiver Ebene häufig 
auslöst. 

Ludwig Janus untersucht die Hintergründe des 11. September 2001 vorrangig 
im Hinblick auf die Differenz der Werte zwischen islamischen und westlichen Kul-
turen. Als besondere Provokation erscheint demnach für islamisch sozialisierte Men-
schen die individuelle und sexuelle Freiheit des Westens: "Sie rauben uns die Seele." 
Als eine wesentliche tiefenpsychologische Ursache für solche Wut- und Angst-
gefühle benennt Janus die in wohlhabenden Kreisen verbreitete polygame Organisa-
tion muslimischer Familien, in der der Vater aufgrund der großen Kinderzahl für die 
einzelnen Kinder kaum zugänglich ist. Besonders bei männlichen Kindern dürfte 
dies die Identitätsentwicklung erschwert haben und die verzweifelte Selbstopferung 
für einen göttlichen Übervater teilweise erklären. 

Starke persönliche Betroffenheit ist der Ansatzpunkt des Beitrags von Bernd 
Nielsen, der die "Weitergabe von Schmerz" ins Zentrum seiner Überlegungen zum 
11. September 2001 stellt und die Flugzeugangriffe als "Zurückfüttern unverdauter 
Gefühle" (feedback) begreift. Als Beleg für die langanhaltende Wirkung von 
schmerzhaften Kriegserlebnissen führt er seine eigene mehrjährige Erfahrung in 
Vorgesprächen zu Casualpredigten (Taufen, Hochzeiten und Beerdigungen) an, in 
denen bei alten Menschen "mindestens die Hälfte der Zeit" vom Krieg gesprochen 
wurde. Theoretisch begründet er seine Vorstellungen eines konstruktiven "Zurück-
fütterns" mit Melanie Kleins Konzept des emotionalen Feedbacks, mit E. H. Erik-
sons Konzept der "lebendigen Wechselseitigkeit" und mit dem von Lloyd deMause 
konzipierten "Regressions-Progressions-Prozess". 

Oskar N. Sahlberg versucht eine Erklärung der im frühen Christentum ebenso 
wie im Islam verbreiteten Bereitschaft zur märtyrerhaften "Selbstopferung für Gott" 
durch unbewältigte Geburtstraumen, die er im Rückgriff auf die Forschungen 
Stanislaw Grofs als Nahtoderfahrung deutet. Er interpretiert den 11. September, mit 
dem amerikanischen Gottesdienst danach, als Kampf zwischen einem herrschenden 
und einem sich unterdrückt fühlenden patriarchalen Monotheismus, d.h. als Theo-
machie oder Bruderkrieg. Alternativ dazu schlägt er eine Rückbesinnung auf die 
friedlichen Anfänge beider Religionen und die dahinter verborgene "Große Mutter" 
vor. 

Bernhard Wegener beschreibt fundamentale Widersprüche zwischen der poli-
tischen und der alltagspraktischen Einschätzung von Furcht und Angst anhand der 
Schriften führender Vorkämpfer der Aufklärung (u.a. Kant, Basedow, Campe, Hum-
boldt). Seit Kant wurden "Muth und Courage“ als unverzichtbare Voraussetzung der 
Aufklärung gesehen und Furcht als lähmendes Hemmnis für den Verstand betrach-
tet. Dennoch wurde Ängstigung mittels drastischer Körperstrafen sowohl in der 
Kindererziehung als auch im Umgang mit "den ungebildeten Ständen" als unver-
zichtbar betrachtet.  

H. D. Kittsteiner erklärt die Entstehung von Feindbildern aus der geschichts-
theoretischen Perspektive einer nicht-verfügbaren Geschichte, die bei den Indivi-
duen Angst- und Ohnmachtsgefühle auslöste. Anhand von Zeitungskarikaturen der 
ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhundert zeigt Kittsteiner die "Prägnanzbildung" von 
Freund- und Feindbildern auf, die den Individuen neue Handlungsmöglichkeiten zu 



Uta Ottmüller 10

erschließen schien. Dies geschah einerseits im Sinne einer persönlichen Kraftver-
stärkung durch Identifikation und andererseits durch Dingfestmachung eines per-
sonifizierten Bösen, dessen man sich bemächtigen konnte. Diese in langer Tradition 
entwickelten Denk- und Wahrnehmungsmuster haben sich, Kittsteiner zufolge, nach 
dem 11. September 2001 aktualisiert. 

Gordana Jovanovic geht von der – auch für sie selbst – traumatischen Ver-
nichtung der nationalen Identität Jugoslawiens aus, um die gesellschaftliche Dimen-
sion individueller Traumata auf theoretischer und therapeutischer Ebene einzufor-
dern. Dazu rekonstruiert sie zunächst die Freudsche Psychoanalyse als eine Radika-
lisierung des modernen Internalisierungsmodells. Diese Sichtweise aktualisiert sie 
durch die von Zygmunt Bauman vorgeschlagene Deutung der postmodernen Gesell-
schaften als perfekte Übersetzungsmaschinen, die soziale Angelegenheiten in priva-
te Sorgen verwandeln, und macht auf die Gefahr einer verstärkten Traumatisierung 
(im Sinne der Ohnmacht des Subjekts) aufmerksam. 

Die folgenden Beiträge behandeln subjektive Folgen der deutschen NS-Zeit 
und Möglichkeiten ihrer therapeutischen Aufarbeitung. 

Isabella Herskovics Beitrag befasst sich mit Ansätzen der Aufarbeitung von 
psychischen und psychosomatischen Problemen der Second Generation von Holo-
caust-Überlebenden, die erst in den 80er Jahren entwickelt wurden. Ausgehend von 
eigener Betroffenheit beschreibt sie die Schwierigkeiten des psychoanalytischen 
Zugangs zu diesen gravierenden Spätfolgen in einer mehrheitlich von NS-Mitläufer-
familien geprägten Gesellschaft und die besondere Eignung szenischer, mit körper-
sprachlichen Mitteln arbeitender Therapieformen wie Psychodrama oder Playback-
theatre. 

Uwe Langendorf berichtet auf der Basis seiner therapeutischen Arbeit und 
therapeutischer Fachliteratur über "psycho-traumatische" Folgen bei Nachkommen 
von "Heimatvertriebenen", die er nicht zuletzt aufgrund gesellschaftlicher Tabuisie-
rung als Inhalte einer individuell erlebten "Krypta des Schreckens" deutet. Als typi-
sche Symptome beschreibt er Bindungsangst, Wurzellosigkeit, Katastrophenerwar-
tung und das Gefühl der "inneren Lücke".  

Anhand von biographischen Interviews mit 3 Generationen von Familien, die 
zur NS-Zeit "Mitläufer"waren, zeigt Iris Wachsmuth eine deutliche Tradierung von 
Mustern des Verschweigens, Verdrängens, Ausblendens und Verstricktseins auf, die 
sich auch bei der Auffassung aktueller gesellschaftlicher Konflikte in mangelnden 
Fähigkeiten zum angemessenen Ausdruck von Gefühlen und zur konstruktiven 
Austragung von Konflikten und nicht zuletzt im allgemeinen Demokratieverständnis 
der jüngeren Generationen niederschlägt. 

 Als konstruktiven Ausblick stellt Petra Haumersen eine von ihr mit 
Helmolt Rademacher zu Beginn der 90er Jahre durchgeführte Workshopserie mit 
rumänischen und ungarischen RumänInnen vor, deren Ziel es war, Multiplikator-
Innen für die Bearbeitung der interethnischen Konflikte in Rumänien zu sensibili-
sieren und zu schulen. Vorgestellt werden Design und Ansatz, die sich an die 
Problem-Solving-Workshops US-amerikanisch-angelsächsischer Prägung sowie an 
Methoden interkultureller und internationaler politischer Bildung europäischer Pro-
venienz anlehnten, sowie die wesentlichen Erfahrungen aus dem schwierigen Pro-



Vorwort 11

zess gegenseitiger Annäherung der Gruppen aus der Perspektive des leitenden 
Teams.  

In seinem Beitrag über "Schule und politische Sozialisation" versucht 
Winfried Kurth eine Anwendung des deMause'schen Konzepts vom "social alter" 
auf die Kindheits- und Jugendphase. Während die Schule über Unterrichtsinhalte 
und -strukturen das Feld einer sich rational gebenden Leistungsideologie aufbaut, 
wird als Gegen-Sphäre gleichzeitig eine emotionalere "Freizeit-Welt" konstituiert, in 
der im schlimmsten Fall destruktive Gruppenfantasien ausagiert werden ("bullying", 
Gewalt gegen Schwächere oder Andersartige) – noch nicht in der nationalen, Kriege 
führenden Großgruppe, sondern in der Kleingruppe. Es werden Parallelen zu den 
Gruppenfantasien der Erwachsenen gezogen, wie sie etwa im Zusammenhang mit 
US-Militärinterventionen beobachtet werden konnten. 

Dies bildet die Überleitung zu den folgenden drei Beiträgen, die die Analyse 
von aktuellen Gruppenfantasien behandeln. 

Heinrich Reiß demonstriert in seiner Textauswertung lokaler und überregio-
naler Tageszeitungen eine besorgniserregende Häufung von direkten und indirekten 
Anspielungen auf den historischen Nationalsozialismus, die er als Ausdruck unbe-
wusster Fantasien deutet. Methodisch bezieht er sich dabei auf den Begriff der 
Psychoklasse als Erlebensgemeinschaft nach Lloyd deMause, auf die "Ichfunktion 
von Metaphorisierung" nach Grubrich-Simitis und die manipulative Funktion des 
journalistischen Vergleichens im Sinne eines "ausgekundschafteten Reizmomentes", 
das er selbst definiert.  

Von Florian Galler werden politische Cartoons aus amerikanischen Zeitungen 
aus dem Zeitraum 9. 5. bis 25. 5. 2002 gezeigt und interpretiert. Er interpretiert die 
wiederholte Darstellung riesenhafter Knüppel-Dämonengestalten als bildliche Dar-
stellung von Wut- und Angstfantasien, die gerade im Zusammenhang von konstruk-
tiven politischen Initiativen, wie den Friedensbemühungen in Nahost oder der Kuba-
Reise von Carter, gehäuft auftraten. Diese Knüppel-Dämonen führt er auf frühe 
lebensgeschichtliche Traumen der einzelnen Individuen dieser Gesellschaft zurück.  

In einem Kurzbeitrag dokumentiert Winfried Kurth eine Häufung von Gewalt-
botschaften in den Medien wenige Tage vor dem Erfurter Schul-Amoklauf und wirft 
die Frage auf, wie eine solche zeitliche Koinzidenz, die auch bei anderen blutigen 
Ereignissen zu beobachten war, erklärt werden kann. Neben klassischen Medien-
wirkungs-Annahmen, analog zum statistisch belegten "Werther-Effekt", sollten hier 
Gruppenfantasien als übergeordnete Kausalfaktoren in Betracht gezogen werden. 

André Karger nutzt die psychoanalytischen Überlegungen zur Dynamik des 
Traumas im Ausgang von Freud für deren kulturtheoretische Wendung und be-
schreibt den Prozess der Globalisierung als einen im philosophisch-kategorialen 
Sinne indifferenzierenden, "das Andere nichtenden" und damit gewalthaften, kul-
turellen Progress, der motiviert ist durch den dauerhaften Versuch einer (nicht-
gelingenden) Wiederaneignung des traumatischen eigenen Nicht-Ursprungs des 
Menschen. Die theoretisch-methodische Grundlegung dieser kulturkritischen 
Psychoanalyse-Version ist die "Pathognostik" von Rudolf Heinz, dessen For-
schungsgruppe der Autor angehört. 
 
Uta Ottmüller, Berlin 


	Vorwort

