
Bernd Nielsen 
 
Die Weitergabe von Schmerz  
als psychohistorisches Grundkonzept 
 
Überlegungen zum 11. September  
und zu einer Therapie der Beziehungen zwischen den Nationen 
 

meinen Eltern und allen Opfern menschlicher Gewalt gewidmet 
 
 
1. Berührung und Ausblick 
 
Das Thema dieses Beitrages ist ein Ereignis, das Menschen zutiefst betrifft, und es 
ist so groß – so furchtbar und erschütternd groß – daß es einem eigentlich die 
Sprache verschlägt oder daß man es nur wagt, in größter Behutsamkeit Worte zu 
suchen, Sätze, die berühren... 

Dennoch kann nicht geschwiegen werden, wenn das größte Entsetzen verklun-
gen ist und ein Nachspüren und ein Worte Finden wieder möglich wird. Schon gar 
nicht kann geschwiegen werden, weil schon längst untragbare Aussagen in die Welt 
gesetzt sind – vom "Krieg der Kulturen" ist da die Rede, oder vom "Krieg der Reli-
gionen" – und das Schweigen ist vor allem aufzugeben, weil es ein Verstehen geben 
muß, damit die Spiralen der Gewalt ihr Ende finden.  

Mich selber hat der Anschlag vom 11. September sehr berührt und auch, was 
danach geschah in Afghanistan, das unsägliche Bombardement eines von 22 Jahren 
Krieg erschütterten Landes (später die Liste des amerikanischen Präsidenten, welche 
Länder er eventuell mit taktischen Atomwaffen angreifen würde). Wenige Tage spä-
ter war ich in der Toskana und habe Zeitungsberichte "verschlungen" und Notizen 
meiner Gefühle und Gedanken zu Papier gebracht. Ich wollte verstehen, und in mir 
formte sich ein Bild, ein gedanklicher Zusammenhang. 

Ein Kind hat ein Bild gemalt (s. Abb.1): Zwei Flugzeuge, eines bohrt sich in 
einen der brennenden Twin Towers, darunter schreit ein Mensch um Hilfe, darüber 
im Himmel ein weinendes Gesicht: Gott 
weint aus Mitgefühl und Trauer über das, 
was Menschen anderen Menschen antun. 
Wieso geschah das? 

Ein anderes Kind hat Worte gefun-
den, ein Kind im amerikanischen Fern-
sehen: "Ich habe Angst, weil es Menschen 
gibt, die uns wehtun wollen."  

Dieses Bild und dieser Satz haben 
mich zu meinem Thema im Wort-Sinn ge-
führt. Von da an habe ich (immer wieder, 
etwa wenn CNN seine Video-Sequenz der 

Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 53–81                                          
 

Abb. 1 

          Mattes Verlag, Heidelberg 



Bernd Nielsen 54

entscheidenden Momente zeigte) Flugzeuge gesehen, die Schmerzen bringen, weil 
sie mit Schmerzen beladen sind, weil Menschen sie mit Schmerzen beladen haben, 
um diese an einen aus ihrer Sicht geeigneten Ort zu bringen bzw. "zurückzubrin-
gen". Sie wollten wehtun, wie das Kind in seinem noch unverstellten Feingefühl 
verstand. Sie haben ein Trauma, ein Meer von Traumatisierungen zurückgebracht, 
oder, mit einem anderen Wort, das zuerst vielleicht abwegig klingt, "zurückgefüt-
tert". Ich möchte deswegen, bewußt zweideutig, von einem emotionalen "Feed-
Back" sprechen.  

Dieser Begriff ist nicht ironisch gemeint, auch nicht technisch, schon gar nicht 
zynisch. Die Wortwahl verweist vielmehr auf ein in der Psychoanalyse Melanie 
Kleins beschriebenes Grundmodell menschlicher Begegnung, da der Austausch von 
Nahrung, Worten und Gefühlen eine Einheit bilden. Zugleich weist der Begriff in 
die systemische Theorie der Entwicklung sozialer Systeme. Auch da hat "Feed-
Back" eine außerordentliche Bedeutung, und es ist meine weitere These, daß die Na-
tionen, die sich im Gewaltakt des 11. Septembers begegnet sind, auf systemische 
Weise miteinander verstrickt und zusammengehörig sind, insbesondere spezifische 
Gruppen beider Nationen. 
 
Ich möchte versuchen, ein Geschehen, das unumwunden ein Verbrechen genannt 
werden muß und das ein Ereignis in einer langen Geschichte von Verletzungen und 
Gewalt ist, zu verstehen in seinen Gründen und Abgründen, in seinen Hintergründen 
und Abläufen. 
 
Ich möchte dieses Verstehen in Gestalt eines hermeneutischen Verstehenszirkel mit 
6 "Positionen" veranschaulichen, wie er im folgenden dargestellt ist.  
 
 
2. Der Psychohistorische Verstehenszirkel zum 11. September 
 
Die Verstehensvorgänge der klassischen Psychoanalyse sind in Gestalt eines fünf-
gliedrigen hermeneutischen Zirkels darstellbar: Der Analytiker (1) und sein Patient 
(2) sind durch das Wechselspiel von Übertragung und Gegenübertragung zusam-
mengeschlossen. Dies veranlaßt den Psychoanalytiker zu einer vertieften Selbst-
wahrnehmung (5), durch die er Konflikte und Probleme des Patienten bei sich selbst 
zu entdecken vermag. Die Wahrnehmung des Patienten wird durch die Fokussierung 
auf ein aktuelles Problem oder Symptom (4) strukturiert, zu deren Benennung ein 
symbolisches oder mythisches Element der Überlieferung (3) herangezogen wird.1 
Der Entwicklungsweg der Psychoanalyse in ihrer konkreten Eingebundenheit in ihr 
gesellschaftliches Umfeld brachte Verschiebungen und Ergänzungen für die einzel-
nen Ebenen (Positionen) dieses Zirkels mit sich. Auf der Ebene der vertieften 
Selbstwahrnehmung etwa ergab sich eine Verlagerung von der Sexualverdrängung 
zur Isolationsproblematik und auf der Ebene des tradierten symbolischen Deutungs-
horizontes vom Ödipusmythos zum Narzissosmythos.  

                                                           
1  vgl. Scharfenberg (1985), S. 32. 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 55

Dies bedeutet, daß der Aufbau und die inhaltliche Ausrichtung eines hermeneuti-
schen Zirkels einer "historischen Relativität"2 unterliegt, die es erforderlich macht, 
für das jeweils spezifische Problem resp. Geschehen die diesem entsprechenden 
Argumente zu suchen. So wird es sinnvoll sein, auch einen Verstehenszirkel "für 
den 11. September" zu entwerfen3, der ein psychohistorischer Verstehenszirkel sein 
wird. Ausgehend von der oben beschriebenen Denkfigur der klassischen Psycho-
analyse ist ein psychohistorischer Verstehenszirkel zu zeichnen, der den Psycho-
historiker selbst (1), die Akteure des Geschehens (2), die durch sie repräsentierte 
Ideologie bzw. Religion (3), das Geschehen selbst in seinem vernetzten Ablauf (4) 
und ein Modell der vertieften Selbstwahrnehmung (5) umgreift.4 

Das Durchschreiten des zuerst (intuitiv) entworfenen Zirkels führt sukzessive 
zur inhaltlichen Bestimmung der miteinander verknüpften Argumente. Eine mögli-
che Spiralstruktur wird dabei erkennbar, die den Zirkel aus der Ebene heraus öffnet 
und mit der Zeitachse verknüpft, d.h. daß der Verstehenszirkel mehrfach zu durch-
schreiten ist und im zeitlichen Fortschreiten immer weitere und tiefere Ergebnisse 
zeitigen wird (i.S. der "Archäologie und Eschatologie des Bewußtseins", die Paul 
Ricoeur für die Psychoanalyse als hermeneutische Methode annimmt). Die Spirale 
ist m.E. das stimmige Bild für den Zeitbegriff der Psychohistorie. 

Unter (1) sollen erste eigene Vorerfahrungen mit dem intuitiv bestimmten 
Thema genannt sein, der Kern des eigenen erkenntnisleitendes Interesses, erste asso-
ziativ entworfene Theorien, freie Exegesen. Wieso spricht mich das Thema an? Die Posi-
tion (2) benennt Beobachtungen, biografische Bemerkungen, Einschätzungen, erste 
Theorienbildungen (eher klassisch psychoanalytischer Art) in Bezug auf die Ak-
teure. Dabei wird deutlich, daß unter (3) eine religionspsychologische Betrachtung 
notwendig wird, die Religiosität nicht einfach monokausal durch eine vorhandene 
bzw. "vorrätige" psychoanalytische Theorie "erklärt". Die bisher gemachten Beob-
achtungen konvergieren mit weiteren, äußerlich beobachteten und in den Medien 
dargestellten "Fakten" in einer systemischen Theorie über das Geschehen (4), die 
auch Einsichten der deMausschen Theorie integriert. 
 
                                                           
2 vgl. Erikson (1988), S. 127-140; insbesondere auch a.a.O. S. 129: "Eine Geisteswissenschaft der 

menschlichen Seele muß aber von einer evolutionären, sagen wir lebenshistorischen Orientierung und 
von einer historischen Selbst-Bewußtheit durchdrungen sein." 

3 Realisierbar in Gestalt einer Ordnungsfigur, die wie eine relationale Datenbank in ihren Positionen in 
relativer Unabhängigkeit Aspekte eines Themas versammelt, die zu Indizien einer umgreifenden Theo-
rie werden können (s. Abb. 2). 

4 Ich verstehe diese heuristische Denkfigur zugleich als Vorschlag für eine Vereinheitlichung psycho-
historischen Arbeitens, das sich in dieser Weise selbstreferentiell in seinem spezifischen Vorgehen be-
schreiben kann. Dies geschähe, um eine bessere Nachvollziehbarkeit und Vergleichbarkeit des metho-
dischen Vorgehens zu gewährleisten. Insbesondere die genauere Klärung der Position (1) des Psycho-
historikers als eines motivierten Subjektes erscheint mir unabdingbar für eine Untersuchung, die wirk-
lich "psycho-historisch" genannt werden will und nicht lediglich eine historische Untersuchung eines 
Phänomens intendiert, das "auch psychisch" ist. Der Rückfall hinter die Hermeneutik der klassischen 
Psychoanalyse ist nicht nur aus der Sicht der verfehlten Ergebnisse bedauerlich. Vielmehr ist die Leug-
nung und Verdrängung der Übertragungs-Gegenübertragungs-Beziehung zum anderen Subjekt ein 
grundlegender Akt wissenschaftlicher Gewalt, der die "lebendige Wechselseitigkeit" (Erik H. Erikson) 
aller wesentlichen Erfahrungen ausschließt. 

 



Bernd Nielsen 56

 
 

 
Abb. 2: Verstehenszirkel zum 11. September 2001. 

 
 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 57

Dabei zeigt sich, daß die bisher gefundene Theoriebildung nicht ausreicht, um das 
Ereignis einfühlend zu verstehen. Es verbleibt ein Rest von Unzufriedenheit (seeli-
scher Unvollständigkeit, Unfrieden) mit der Theorie mit der Konsequenz, daß ein 
weiterführendes Modell der "vertieften Selbstwahrnehmung" (5) gesucht wird. 

In der Psychoanalyse Melanie Kleins, Wilfred R. Bions, Erik H. Eriksons und 
Lloyd deMause's scheint die stimmige Ergänzung zuhanden und gegeben. Entschei-
dend ist, daß diese Theoriebildungen, über die intrauterine Erlebniswelt hinaus-
gehend, die sprachliche (präverbale und verbale) Erfahrungswirklichkeit der frühen 
Mutter-Kind-Beziehung in den Blick nehmen. 

Ziel ist nicht allein das Verstehen (Hermeneutik), sondern weiterführend das 
Verändern (Poietik). Die Analyse zeitigt noch keine Therapie. Ein Modell prakti-
scher Therapie (6) wird, über systemische, deMausianische und individual-tiefen-
psychologische Einsichten hinaus, aus den Erfahrungen intensiver Traumatherapie 
schöpfen.5 
 
2.1 Der Psychohistoriker als Subjekt 
 
Wieso "Schmerz"? Wieso "Weitergabe"? 

Ich will mich der Frage nach der Auswahl der zentralen Begriffe dieses Bei-
trages und der Psychohistorischen Suchbewegung, von der ich mich mitnehmen 
lasse, stellen. Diese Wahl hat auch und zunächst biografische Gründe, in der Gegen-
wart und in der Vergangenheit.  

Von Ausbildung und Profession bin ich Evangelischer Theologe und Pastor. 
Als Theologe bin ich 1990 im Rahmen eines Seminars auf die Psychohistorie als 
Methode gestoßen und habe über das Thema "Die Bedeutung der Psychohistori-
schen Sichtweise für die Praktische Theologie" meine große Examensarbeit zum 
Abschluß des Studiums geschrieben. Was ich damals nur ahnen konnte, hat sich in 
mittlerweile 12 Jahren kirchlicher Berufspraxis bewahrheitet: daß die Psychohisto-
rie, indem sie entschieden die Biographie des einzelnen Menschen in Beziehung 
setzt zum Kontext der politischen Geschichte und Gegenwart, eine hervorragende 
Eignung besitzt zur Wahrnehmung von Menschen in ihrer Lebenssituation.  

Dies gilt insbesondere für das Aufgabenfeld der sog. "Kasualien", gemeint 
sind Taufe, Trauung und Beerdigung, die als gottesdienstliche Handlungen im Sinne 
von "Rites des Passage" (in spezifischen Übergangssituationen des Lebens von Per-
sonen und Familien) angeboten werden. Zu den Kasualien gehören intensive Vorge-
spräche (und oft auch Nachgespräche), in denen in großer Verdichtung und Nähe 
Biographien erzählt werden. Die Kasualpredigt greift diese Erzählungen auf und 
spiegelt sie, gedeutet und eingeordnet, in sprachlicher Kunstform zurück. Wesent-
lich für das Gelingen der Predigt ist die wirkliche Wahrnehmung der Personen und 

                                                           
5 Es wäre möglich, unter (4) auch auf den "SCHMERZ" (als inneres Geschehen) oder auf den "FRIE-

DEN" zu fokussieren. Die Entscheidung fällt für das Attentat in New York am 11. September mit der 
Annahme, daß dieses Geschehen beides enthält, den "FRIEDEN" als das Ermangelte und Ersehnte – 
und daß der "SCHMERZ" das verbindende „Contained" aller Positionen des Zirkels ist, der "FRIE-
DEN" (via negationis) ebenso bzw. als sein utopisches Ziel! Es ist in jedem Fall erwägenswert, eben-
falls für diese beiden Fokusse jeweils einen eigenen Zirkel zu entwerfen und zu durchschreiten. 

 



Bernd Nielsen 58

ein Zurücksprechen, das kongruent ist, das wirklich gemeint und von Herz zu Herz 
gesprochen ist. Das ist meine Erfahrung, und wo dies gelingt, ist Menschen wirklich 
geholfen, stellt sich ein Gefühl von Stimmigkeit und Zufriedenheit, ja von Frieden 
ein.  

Die Auswahl der Themen insbesondere in Trauergesprächen ist bemerkens-
wert, und ich gehe mit Herrmann Argelander davon aus, daß in einem intensiven 
Erstgespräch im Sinne einer "szenischen Evidenz"6 keimhaft alles zur Sprache 
kommt, was im bewußten und unbewußten Erleben des Gesprächspartners wesent-
liche Bedeutung hat. Dabei fällt mir auf – und ich rede auf der Basis von nunmehr 
etwa 400 durchgeführten Trauergesprächen – , welchen großen Raum in den Erzäh-
lungen die Berichte von Kriegsereignissen, Flucht-, Vertreibungs- und Gefangen-
schaftserfahrungen einnehmen, bisweilen mehr als 50 % der Redezeit über ein 
Leben von 80 Jahren. Der Schmerz in und hinter diesen Berichten ist oft wie mit 
Händen zu greifen und gleichzeitig in seiner Tiefe und Abgründigkeit nur zu ahnen.  

Wenn ich signalisiere, daß mich auch das erlittene Leid und nicht allein die 
Täterschaft der Kriegsgenerationen interessiert, wird das ungeheuere Ausmaß des 
Erlebten spürbar, und die Erzählungen scheinen oft unermeßlich und unendlich. Da 
ist eine Erinnerungsschicht von erfahrenem Leid, von Verletzungen, seelischen 
Traumatisierungen in diesen Generationen, die oft tief verborgen, schamhaft ver-
borgen ist – aber in der Situation der Trauer, des Verlustes und d.h. eines analogen, 
vergleichbaren Erschüttertseins zum Vorschein kommt.  

Als Nachgeborener stelle ich mir die Frage: Was mag es bedeuten, im Krieg 
geboren zu sein oder aufzuwachsen, in Bombennächten, auf Flucht und Vertreibung 
schlimmstes Leid zu erfahren ?  

Es ist bemerkenswert, daß in den letzten Jahren erst, ganz allmählich und zu-
nehmend, Literatur erscheint, die auch die furchtbaren Leiderfahrungen Deutscher7 
zum Thema hat. Ich selber war sehr berührt von dem Vortrag "The Price We Pay for 
Shaming Little Boys" der Kanadischen Therapeutin Mary Armstrong8, gehalten auf 
der 13. Jahrestagung der Deutschen Gesellschaft für Psychohistorische Forschung in 
Frankfurt a. M., in dem sie darauf hinwies, wie sehr doch das ebenso bestehende 
Opfersein Deutscher Menschen hinter einer Schicht von Scham verborgen ist, 
Scham über das Tätersein aber auch darüber, daß einem dieses Leid angetan wurde.  

Es ist jedesmal Schmerz, der schamhaft verborgen wird, aber dadurch nicht 
unwirksam oder ungeschehen ist. Und es geschieht etwas zweites mit dem Schmerz, 
das ich aus eigener Erfahrung mit dem Begriff "Weitergabe" bezeichne. Dazu einige 
autobiografische und heterobiografische Bemerkungen:  

Ich bin der Sohn einer Frau, die im Alter von 20 Jahren aus Ostpreußen in den 
Westen fliehen mußte. Auch bei einem Zwischenaufenthalt auf der Insel Hela, der 4 
Wochen dauerte, konnte sie ihre Eltern nicht verständigen. Sie mußte allein auf die 
Flucht und wußte jahrzehntelang nicht, was mit ihren Eltern geschehen ist.  
 

                                                           
6 vgl. Argelander (1970), S. 60f. 
7 vgl. als erste dieser Literatur: DeZayas (1993) und Bacque (1999). 
8 vgl. Armstrong (2000), S. 182-186. 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 59

Mein Vater wurde mit 20 Lebensjahren zum Kriegsdienst eingezogen, den er in 
Nordnorwegen verbrachte, 6 Jahre lang. In dieser Zeit hatte er eine Beziehung mit 
einer Norwegerin, mit der er ein Kind erwartete. Bei Kriegsende wurde diese Frau 
von ihren Landsleuten als "Kollaborateurin" beschimpft und gequält, in der Folge-
zeit verlor sie das Kind. 

Als ich selbst 20 Jahre alt war, zog ich zum Studium nach Kiel und geriet, für 
ein halbes Jahr, in eine depressive Krise. Später verstand ich im Rahmen einer The-
rapie, daß ich den Schmerz meiner Eltern, ihr Erschüttertsein und ihre Traurigkeit in 
mir trug, wie den Inhalt eines "Gefühlscontainers", den ich für sie mit zu bearbeiten 
hatte, weil für sie selber die Aufgabe zu groß war. 
  Diese für mich sehr evidente und erstaunliche Einsicht begleitet mich seither. 
Sie scheint mir etwas Wesentliches, das zwischen Menschen, die einander, auf wel-
che Weise auch immer, verbunden sind, geschieht: Gefühle werden zur Bearbeitung 
– oder wie Melanie Klein sagen würde – zur "Verdauung"9 weitergegeben. Beson-
ders Schmerz wird weitergeben, wahrscheinlich, so ist zu vermuten, mit der unbe-
wußten Absicht der Heilung. 
 
2.1 Die Subjekte des Geschehens 
 
Wer sind die Gegenüber meiner Betrachtung, wer sind die handelnden, im Agieren 
aufeinander bezogenen, wenn nicht gar miteinander verstrickten Subjekte10 des Gesche-
hens am 11. September 2001 in New York?  

Mindestens 12 der bisher identifizierten 15 Attentäter stammen wie Osama Bin 
Laden aus Saudi Arabien, Mohamed Atta ist gebürtiger Ägypter. Sie fühlen sich alle 
einem radikalen Wahhabismus, einer rigorosen Variante des Sunnitischen Islam, zu-
gehörig. Die Attentäter und al-Qaida-Mitglieder gehören zumeist der Mittelschicht 
oder auch der Oberschicht an. Sie sind aber bewegt von einem moralischen Rigoris-
mus, mit dem sie kompromißlos aufbegehren gegen die in ihren Augen korrupten 
Mitglieder und Oberhäupter ihrer Familien. Der Vorwurf gilt dem Königshaus Saud, 
das seine Arrangements mit den USA getroffen hat, ebenso wie der Familie Bin 
Ladens. Es geht durch beide Familien ein Bruch zwischen jungen Aktivisten und 
etablierten Oberhäuptern. 1979 wurden tagelang zum Protest die Heiligen (vom Bin-
Laden-Baukonzern gestalteten) Stätten in Mekka besetzt. Als Osama Bin Laden 
1990 aus Afghanistan zurückkehrte, mußte er gewahr werden, daß im Golfkrieg 
Tausende amerikanischer Soldaten und sogar Soldatinnen ins Land und in die Nähe 
der Heiligen Stätten gerufen wurden, aus seiner Sicht ein unverzeihlicher Affront. 

Auch die Taliban praktizieren einen radikalen Wahhabismus. Sie sind Kriegs-
waisen und aufgewachsen in Lagern, die von – aus Saudi-Arabien nach Afghanistan 
geschickten – Mudjahidin betrieben wurden. Dies bedeutet, daß sie im Extremfall 20 
Jahre Krieg erleben mußten, die Zerstörung ihres Landes und den Verlust ihrer leib-
lichen Eltern, um dann der Willkür und Indoktrination zweifelhafter, insuffizienter 
                                                           
9  vgl. Erika Krejci, Vorwort in Bion (1990), S. 26 f. 
10 Nicht vieles ist wirklich greifbar, es fehlen z. Zt. (April 2002) noch eingehende psychohistorische 

Untersuchungen, ja sogar über Kurznotizen hinausgehende Biographien der Akteure. Das wenige, das 
in umfangreichen Presse- und Internetrecherchen zu finden war, ist allerdings aufschlußreich. 

 



Bernd Nielsen 60

Ersatzeltern ausgeliefert zu sein. Die Taliban (Koranschüler) gehören als "Ikhwan", 
d.h. "Brüder" im religiösen und quasifamiliären Sinn, zusammen.  

Bestürzendes wird von deMause11 über den Erziehungsstil in den Familien 
islamisch fundamentalistischer Prägung angeführt resp. vermutet: In einer von 
gewalttätigem Patriarchalismus geprägten (Teil-)Gesellschaft, die zum Teil als einen 
furchtbaren Tiefpunkt die sog. "pharaonische Beschneidung" praktiziert, ist zu 
erwarten, daß die Frauen, die solcher Gewalt ausgesetzt sind, unfähig zu einer 
hinreichenden Mutter-Kind-Beziehung werden. Der resultierende Erziehungsstil 
beinhaltet massive Formen von Mißhandlung und von psychischem und sexuellem 
Mißbrauch. Eine wesentliche Folge  der fortgesetzten Traumatisierung ist bei den 
jungen Männern die Abspaltung ihrer Wünsche und deren Projizierung in religiöse 
Vorstellungsräume. Allah, erreichbar durch den "Märtyrertod", sei dann das Ziel, 
weil bei ihm endlich "die Liebe zu erfahren (sei), die sie nie hatten"12. 

George Walker Bush bewegt sich in vielem in den Fußstapfen seines Vaters, 
so daß der Beiname "Walker" fast sinnbildlich für diese Nachfolge zu nehmen ist. 
Zumindest fällt sofort die Namensgleichheit ins Auge, Ausdruck patriarchaler Tra-
dition (ähnlich den arabischen "Bin"- bzw. "Ibn"-, d.h. "Sohn"-Verbindungen), mit 
der die ödipale Problematik einer autonomen Lebenswegfindung ihre spezifische 
Antwort erfährt. Zugleich scheint, daß George Walker Bush es besser machen will 
als sein Vater, ihn zu übertreffen versucht (er ist eben ein "Walker", ein Wegberei-
ter.) 

So war ein erster Impuls, daß er sich aus dem Friedensprozeß zwischen Israel 
und den Palästinensern herauszog (und die Konferenzen von Kyoto und Durban 
verließ). Dieser Fortgang war ein fatales Zeichen für die arabische Welt, denn 
George Bush Sen. hatte die Stationierung amerikanischer Truppen im Heiligen Land 
Saudiarabien mit dem Versprechen verknüpft, den Konflikt zwischen Israel und Pa-
lästina zu lösen.  

Zur Zeit schickt sich George W. Bush an, seinen Vater auch im Vorgehen ge-
gen Saddam Hussein und den Irak zu übertreffen, sogar mit der Drohung des Ein-
satzes von Atomwaffen. In allem scheint George W. Bush von dem Ehrgeiz getrie-
ben, seine Männlichkeit und Größe in der Nachfolge seines Vaters (und des "phalli-
schen Präsidenten" Bill Clinton) zu beweisen, vermutlich auch nach der sehr bla-
mablen und suspekten Präsidentschaftswahl im Herbst 2000, die er unter anderem 
mit massiver Hilfe seines Bruders (Gouverneur in Florida) gewinnen konnte. Er hat 
seinen Ort im Clan der Bush-Familie zu beweisen, ist eine naheliegende Vermutung. 
Doch ist bei allem, so meine ich, mehr als eine klassisch ödipale Vater-Sohn-Proble-
matik im Spiel.  

Der Grundkonflikt ist tiefer angesiedelt, im Bereich narzißtischer Problematik. 
Das ist m.E. an der Art abzulesen, wie George W. Bush mit dem Leben und Sterben 
anderer Menschen umgeht. Nach eigener Aussage hat er sich nach der Unterzeich-
nung von ca. 130 Todesurteilen in seiner Amtszeit als Gouverneur von Texas stets 

                                                           
11 vgl. deMause (2002). 
12 deMause (2002), S. 412. 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 61

gut und ruhig gefühlt, zufrieden, seiner Pflicht nachgekommen zu sein, keine Er-
wähnung von ambivalenten Gefühlen13.  

Was George Walker Bush mit den Taliban und Al Qaida-Aktivisten verbindet, 
ist sein dualistisches, ja fundamentalistisches Weltbild, das sich mit religiösen bzw. 
quasireligiösen Inhalten verbindet. Die nächste Position des Verstehenszirkels wird 
daher eine religionspsychologische Einordnung versuchen.  

Ebenso sind die Akteure beider Lager traumatisierte Personen, die aufgrund 
eines erlittenen gewalttätigen Erziehungsstiles und spezifischer unglücklicher (d.h. 
die Verletzung verfestigender familiärer und außerfamiliärer) Umstände einer älte-
ren Psychoklasse angehören, mit rigiden und destruktiven Abwehrformen. 
 
2.3 Religion 
 
Über die Religion der Akteure ist zu reden. Religion ist kein marginales Thema, 
sondern beschreibt einen Zusammenhang von Erfahrungen, Gefühlen, Gedanken 
und Symbolen, der in die Tiefe und Mitte der Personen führt14. "Religion" bedeutet 
wörtlich "Rückbindung" und erinnert an die tiefe Sehnsucht, mit dem Urgrund des 
Lebens und der eigenen Existenz wieder verbunden zu sein15. Religion hat somit 
wesentlich zu tun mit Regression, im Extrem und Ursprung mit Regression in prä-
natale Erlebniswelten16. So kann der gottesdienstliche Raum einer Kirche als 
"uteral-analoge" Umgebung verstanden werden und die gottesdienstliche Gemein-
schaft als "sozialer Uterus"17.  

Entscheidend für die Qualität der religiösen Erfahrung ist aus meiner Sicht – 
der Sicht eines psychohistorisch ausgerichteten Theologen – , ob zugleich Progres-
sion in erwachsenen Beziehungsmustern möglich ist.18 

                                                           
13 1995 wurde im Staat Texas ein Verurteilter mit einer schweren Hirnschädigung hingerichtet und 2000, 

trotz massiver internationaler Proteste, ein geistig behinderter Mensch. Mit einer ähnlich gefühlsfernen, 
ja abgespalten wirkenden Unbewegtheit und Mitleidslosigkeit ging George W. Bush nach dem 11. 
September zu Werke, als es darum ging, die Bestrafung der Taliban- und Al Quaida-Kämpfer zu 
planen und zu exekutieren. 

14 So beschrieben von dem systemischen Therapeuten Dilts (1993), S. 69 ff., in Anlehnung an Bateson 
(1992), S. 362-399. 

15 Mit dem "Sein-Selbst" im Sinne des ontologischen Gottesbegriffes Paul Tillichs (1983), S. 273-280; 
vgl. auch ebd. S. 311-332 ("Gott in Beziehung"). 

16 vgl. Wasdell (1993), hier in einer bedrückenden Einseitigkeit geschildert. 
17 vgl. Sloterdijk (1988) mit seiner beispiellosen Entfaltung einer nachgeburtlichen Geburtsmetaphorik, 

die soziale, kulturelle und religiöse Gestaltungen unter dem Aspekt der Wiederholung prä- und perina-
taler Erfahrungen beschreibt. M.E. beinhaltet diese Arbeit wesentliche Vorstudien für das fulminante 
dreibändige "Sphären"-Werk, in dem Sloterdijk das menschliche Leben als ein Wechseln von einer 
Sphäre in die nächste betrachtet. 

18 Dies mag geschehen durch das verbale "Feedback" einer Predigt, die im klaren Gegenüber auf realisti-
sche Weise Lebensthemen in den Kontext des Glaubens stellt, Verantwortlichkeit benennt, regressive 
und maligne Gottesbilder kritisch betrachtet und in unserer Zeit eine Identitätsform in den Blick 
nimmt, den Heinz Kohut als einen "gestalteten (beziehungsfähigen) Narzißmus" beschrieben hat. Reli-
gion als "offenen sozialen Uterus" zu gestalten, der reife Identitätsbildung und Erneuerung von Le-
bensvertrauen ermöglicht, um für ein eigenverantwortliches Leben in der Welt zu stärken, halte ich für 
die vornehmste Aufgabe von Theologen und religiös Verantwortlichen. 

 



Bernd Nielsen 62

Der Status Quo sieht in großen Teilen, leider Gottes, anders aus. Im Besonderen ist 
ein großer Zuspruch zu fundamentalistischen Glaubensformen zu verzeichnen, und 
das heißt zu Glaubensformen, die die Rückbindung in zwanghaft uterale Welten 
vollziehen, aus denen es keinen Ausweg, kein Zur-Welt-kommen gibt, sondern ein 
Festmachen am Grund, am "Fundament" der biologischen Existenz. Das weist uns 
auf den Zusammenhang von Uterus, Plazenta und Fötus.19 Das Erleben der Plazenta 
ist zudem die erste Erfahrung von "lebendiger (und lebensbedrohender) Wechsel-
seitigkeit"20.  

Die Akteure des 11. Septembers, auf amerikanischer bzw. christlicher Seite 
wie auf arabischer bzw. islamischer Seite, sind in ihrer Religiosität fundamenta-
listisch geprägt. George W. Bush gehört der sog. "Moral Majority" an, die zum 
größten Teil von der Gruppe der sog."White American Protestants" ("WAPs") ge-
bildet werden. Hauptinhalte ihres weitgehend kompromißlosen und rigiden Glau-
bens sind eine aggressive, oft gewaltbereite Ablehnung der Abtreibung, eine zwang-
hafte, Lust mit Schuldgefühlen verknüpfende Sexualmoral und eine Lehre von der 
"doppelten Prädestination" der Menschen. Diese aus dem Calvinismus rezipierte und 
ideologisch überhöhte Anschauung besagt, daß Menschen schon von Ewigkeit an 
durch Gott in seiner Allmacht vorherbestimmt sind in ihrem Schicksal, Tun und 
Handeln und in ihrem Heil und Unheil (nach dem Tode). Das bedeutet, daß ein Mör-
der durch seine Tat beweist, daß er "zum Mörder prädestiniert" ist. Er ist somit "sub-
stantiell" und nicht nur akzidentiell ein Mörder, deswegen ist er nicht zu verändern 
und somit aus der Gemeinschaft zu entfernen. Mit der Lehre von der doppelten Prä-
destination wird daher die Todesstrafe begründet. In einer weiteren Überhöhung, die 
zugleich zurückweist in die Ursprünge21 dieser Lehre – nämlich in gnostische22 oder 
qumranische23 Theologien – , wird behauptet, daß der solcherart sich zeigende 

                                                           
19 Daß fundamentalistische Glaubensformen durchweg dualistisch konstruiert sind, ist kein Widerspruch 

zu einer uteralen Umgebung, die oft als ozeanisch und gegensatzlos vorgestellt wird. Diesbezüglich hat 
deMause (1989) sehr plausibel gezeigt, daß schon intrauterin eine erste grundlegende, um nicht zu 
sagen "fundamentale" Ambivalenzerfahrung gemacht wird, da die Plazenta in einem in den letzten 3 
Monaten zu engen Uterus in einem schmerzhaften Doppelaspekt als "nährende" oder als "vergiftende" 
Plazenta erlebt wird. 

20 Mit einem Begriff Erik H. Eriksons (1966), S. 210, gesagt. Von diesem Begriff und der damit beschrie-
benen Grundkonstellation menschlichen Lebens und Erfahrens wird später ausführlich zu reden sein. 

21 Religionsgeschichtlich anzumerken ist an dieser Stelle, daß der persische Manichäismus mit seiner 
streng dualistischen Theologie und Ontologie wahrscheinlich die wirkungsgeschichtliche Höchstgestalt 
gnostischer und evtl. auch qumranischer Lehren ist, die wiederum zur Zeit des hellenistischen Synkre-
tismus sich insbesondere auf die Theologie des Johannesevangeliums ausgewirkt haben. Von dort sind 
wirkungsgeschichtliche Linien zu zeichnen bis zur reformierten Theologie, bis zum Puritanismus und 
endlich zum christlichen Fundamentalismus unserer Tage. Gleichzeitig befinden sich, wie anzunehmen 
ist, auch fundamentalistische Strömungen des Islam im wirkungsgeschichtlichen Einflußbereich des 
Manichäismus (der aus diesem Grund auch zum adjektivischen Kürzel für die rigiden Fundamentalis-
men monotheistischer Religionen geworden ist). 

22 Becker (1979), Bd. 1, S. 147-151, beschreibt verschiedene Entwicklungsgestalten des Dualismus im Jo-
hannesevangelium und ordnet sie religionsgeschichtlich qumranischen und gnostischen Hintergründen zu. 

23 Bergmeier (1980), S. 234-236, sieht bei Lehren Qumrans die größte religionsgeschichtliche Nähe zur 
Prädestinationslehre des Johannesevangeliums gegeben (von dort sind möglicherweise Linien zu ziehen 
zu anderen Strömungen jüdischer Heterodoxie wie etwa der Apokalyptik). 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 63

Mensch zugleich seinen Ursprung offenbart: Er stammt also aus dem "Reich des 
Bösen", aus den Gefilden des Widersachers (Gottes). 

Für die Taliban und die Al-Qaida-Mitglieder gilt, daß sie dem Wahhabitischen 
Islam zugehören. Diese rigide Version des sunnitischen Islam24 in Saudi-Arabien 
wurde durch Scheich Mohammed Ibn Abdul Wahhab, 1703 in Ayina nördlich von 
Riad geboren, begründet und spielt seit jeher eine doppelte Rolle in der Geschichte 
Saudi-Arabiens, zum einen als etablierte Staatsreligion des 1932 ausgerufenen 
Königreiches, zum anderen als radikale Glaubensform extremer Glaubenskrieger. 
Im Rechtswesen begründet der Wahhabitismus die Geltung der Scharia mit ihren 
drakonischen Strafen. Ein zweites wesentliches Element ist der Unitarismus, eine 
Lehre, die literalistisch den Koran als gleichsam "in einem Block vom Himmel ge-
sandt" sieht. Somit ist jeglicher theologische Diskurs ausgeschlossen, Menschen 
haben "dem Koran nichts hinzuzufügen". Die radikalen Wahhabiten, die sich auch 
"Ikhwan", Brüder, nennen, gingen oft sehr militant zu Werke, wenn es um die Ver-
teidigung des "reinen Glaubens" ging. 

1802 überfielen sie die Stadt Kerbela im heutigen Irak und verwüsteten die 
Grabmoschee Husseins, des Enkels des Propheten – Gott brauchte keine Kultstätten, 
sein Wort hatte zu genügen. Die gnadenlosen Puritaner verurteilten alle Nicht-Wah-
habiten, auch die gemäßigteren Muslime, als "Nichtgläubige" und scheuten nicht 
einmal vor Massenmord zurück: Im Jahr 1801 töteten sie in Kerbela über 3000 der 
dort lebenden Schiiten auf den Märkten und in den Gassen. Mit dem gleichen bilder-
stürmerischen Furor fielen sie ein Jahr später im Hedschaz an der Rotmeerküste ein, 
wo sie in Mekka die Kaaba und in Medina die Grabmoschee des Propheten ver-
wüsteten. 1979 brachten sie während der Pilgerfahrt für zwei Wochen die Große 
Moschee in Mekka in ihre Gewalt. Die bin-Laden-Familie, deren Baufirma die heili-
gen Stätten restaurierte, hatte bei der Stürmung mitzuwirken.  Fest verankert im 
royalistischen Establishment, teilt sie das Schicksal der Königsfamilie, nimmt es 
vielleicht sogar vorweg: "in Saudi-Arabien liegt man nicht miteinander, sondern mit 
sich selber im Clinch." Seit Jahrzehnten verlaufen die Fronten im Inneren der Kö-
nigsfamilie, wobei die Unzufriedenheit mit der wahhabitischen Führungsspitze 
allerdings wiederum nur im Namen der reinen Lehre Abdul Wahhabs auftritt; 1975 
hatte mit dieser Begründung ein Neffe den König Feisal erschossen. Zu Beginn der 
80er Jahre sandte man die Ikhwan als Mudschahidin (Gotteskrieger) nach Afghani-
stan.  

"Wenn Wahhab wüsste", heißt die Erkennungsformel der Radikalen im Unter-
grund, und die richtige Ergänzung lautet: "wie verrottet Arabien ist."25  

Es ist deutlich, daß es eine kompromißlose und eine doppelmoralische Ausprä-
gung des wahhabitischen Glaubens gibt, und die Demarkationslinie verläuft quer 
durch die entscheidenden Familien. Vielleicht ist die Vermutung nicht abwegig, daß 
der radikale Wahhabismus im Zuge einer intergenerationellen Delegierung (der 
älteren Generation an die jüngere) gewissermaßen  im Auftrag der älteren Genera-
tion exekutiert wird. ("Auftrag" ist ein Wort, das auf ein "Contained", einen über-
gebenen psychischen Inhalt hinweist.) 

                                                           
24 nach Brunold (2001). 
25 nach Eollath et al. (2002). 



Bernd Nielsen 64

 Wird hier der Schmerz einer ganzen Nation stellvertretend getragen, oder werden 
unerlaubte Wutgefühle abgespalten und zur Verarbeitung übertragen? Welches 
Interesse hat die jüngere Generation, einen solchen Auftrag zu übernehmen? Kann 
sie damit ihre eigene Verzweiflung in ein Gefühl moralischer Überlegenheit gegen-
über den älteren verwandeln?  

DeMause benennt ein Motiv: Durch den kriegerischen Einsatz und den even-
tuellen "Märtyrertod" versichern sie sich der Liebe Allahs, einer "Liebe, die sie 
(zeitlebens) nie hatten."26 

Es geht auch und besonders um Heilige Stätten. Heilige Stätten sind zuhande-
ne Orte (Topoi! nicht U-Topoi = Nicht-Orte!), an denen im Vollzug einer Rituali-
sierung, die kollektiv geteilt und mitvollzogen wird, die Erneuerung von Vertrauen 
erfahren wird. Solche Orte sind besonders der Felsendom in Jerusalem, die Klage-
mauer, die Heiligen Stätten von Mekka und Medina (dort vom Bin-Laden-Baukon-
zern betreut) und die Geburtskirche in Bethlehem. Wer diese Stätten angreift, un-
erlaubt und in falscher Form betritt, sie mit Panzern bedroht oder sie mit einer un-
angemessenen Form von Präsenz entweiht (und all dies ist in den letzten Jahre und 
Monaten geschehen), der bedroht die Orte der Rekreation der anderen und erschüt-
tert und verletzt sie nicht nur in ihrem Lebensvertrauen, sondern droht, sie vollkom-
men abzuschneiden von allen Möglichkeiten der Heilung durch Vernichtung dieser 
Möglichkeiten. Je nach psychogenetischem Status der Bedrängten wird die Reaktion 
auf eine derartige Bedrohung eine kontrollierbare Besorgnis sein oder eine mörderi-
sche Verteidigungstat in tiefster, panischer Regression. 
 Und der Begriff des "Opfers" ist zentral, sowohl in religionspsychologischer 
wie auch in religionsphänomenologischer Hinsicht. Dabei ist das Opfer eine spezifi-
sche, insuffiziente Antwort auf eine Krise: Wenn ein soziales System in eine Krise 
gerät (erkennbar auf der Gefühlsebene am Aufkommen von Angst, Bedrückung, 
Verzweiflungs- und Schmerzgefühlen, erschüttertem und zerbrochenem Vertrauen), 
wäre die progressive und reife Antwort die gemeinschaftliche Suche und Behebung 
der Ursache. Dann geschähe in systemischer Hinsicht die positive Verarbeitung von 
"Feed-Back". Wenn ein System nicht in der Lage ist, wahrhaftig "Feed-Back" zu 
verarbeiten, reagiert es mit Opferung. Dabei werden die negativen Gefühle von 
ihren Ursachen abgespalten und geeigneten Personen aufgelastet zum Zwecke der 
Entsorgung. Geeignete Personen sind zum Einen sog. "Sündenböcke", die in 
"anthropemischen" (= Menschen erbrechenden)27 Gesellschaften mit dem Unheim-
lichen, Fremden, Bösen beladen und so bekämpft, weggejagt, weggesperrt, ausge-
schlossen oder gar exekutiert werden. Oder es sind, wie deMause28 für den politi-
schen Bereich gezeigt hat, Führungspersonen ("einsame Spitzen"-Personen), die es 
zulassen, daß die Gefühle des Mangels, der Erschütterung und der Not in sie hinein-
projiziert werden, um durch sie in Gefühle der Stärke, des Friedens und der Voll-
ständigkeit verwandelt zu werden. Wo dies nicht gelingt, hat der "political leader" 
ein Opfer durchzuführen. Das höchste Opfer ist dabei der Regizid, der Königsmord, 
und betrifft den Regenten selbst. Um dieser Lösung nicht zum Opfer zu fallen, leitet 

                                                           
26 deMause (2002), S. 412. 
27 Lévi-Strauss (1982), S. 383. 
28 vgl. deMause (1989), S. 232 f. 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 65

er die negativen Gefühle weiter auf Opfergeeignete im eigenen Land oder auf einen 
äußeren Feind, der in einem dualistischen Phantasiekontext dann "das Böse" verkör-
pert. Solche Opferungen sind Sache einer älteren Psychoklasse, die durch notvolle 
und ambivalente Situationen sofort mit analogen Leidenserfahrungen ihrer Vergan-
genheit in Berührung kommen und einen machtvollen Ausweg brauchen. 

Im amerikanischen Kontext geschieht das "reinigende Opfer" weitgehend sä-
kular mit quasireligiösen Untertönen ("Achse des Bösen", sogar "Kreuzzug gegen 
das Böse"). Die Al-Qaida-Krieger führen ihre Anschläge offen als religiöses Opfer 
aus: die Attentäter sind Hohepriester und Märtyreropfer zugleich, die sich und die 
anderen in einem apokalyptischen Gewaltakt fremd- und selbstopfern. Der Begriff 
des "Apokalyptischen" ist hier angemessen, weil die Täter eine Apokalypse: ein 
Offenbarwerden29 des Göttlichen intendieren. Etwas Göttliches oder Gottgenehmes 
soll aus der Latenz hervortreten und mit ihrer Hilfe und Hingabe an dieses Ziel 
offenbarwerden: für sie selbst ist es die Nähe und Liebe Allahs, weil sie direkt in das 
Paradies "hineinexplodieren"30 – für die anderen ist es eine im Namen Allahs 
ausgeübte Todes- und Bestrafungsmacht, die ihnen (als den "Stellvertretern" der 
westlichen Welt) Schmerzen, Angst und Entsetzen (der Opfer der islamischen Welt) 
zurückbringt (darin liegt ein angemaßter Gerichtsgedanke). Im Sinne dieses "Zu-
rückbringens" ist von einem contra-nationalen "Feed-Back" zu sprechen, aber eben 
in der furchtbarsten und hilflosesten Form eines Massenmord-Opfers. 

Osama bin Laden selbst "verschafft sich religiöses Charisma, indem er den 
prophetischen Lebenszyklus (Muhammads) nachahmt. Angesichts des puritanisch-
wahhabitischen Hintergrundes seiner Ideologie und seiner Anhänger, in dem Heili-
genverehrung und Idolatrie gebrandmarkt werden, ist dies (wie auch die Unortho-
doxheit und Verschlagenheit des Tatvorgehens) allerdings außergewöhnlich"31 – 
aber im Zusammenhang mit der apokalyptischen Vorstellung, man handele im Sinne 
der finalen, endzeitlichen Ereignisse, verstehbar. 
 Das Stichwort "manichäistisch", das bezogen auf dualistische Unversöhnlich-
keit inzwischen zur Standardchiffre geworden ist, gemahnt an etwas weiteres: an die 
Erfahrungsumwelt der spätantiken Gnosis, die eine Zeit großer Umbrüche und damit 
verbunden großer Erschütterungen und Ängste war. Gnostische Systeme32 ("gnosis" 
= Wissen) versprachen demgegenüber eine klare Erkenntnis und eben auch eine 
klare, dualistische Einordnung der Dinge. So ist es auch jetzt, noch knapp auf der 
Schwelle eines 3. Jahrtausends, in dieser Zeit der Globalisierung und großer gesell-
schaftlicher Umwälzungen und Verwerfungen, daß ein Denken in extremen Kon-
trasten Sicherheit und Wissen verspricht. Und auch heute ist der Übergang von der 

                                                           
29 vgl. Neubaur (2002). 
30 Schmidbauer (2002), S. 107: "Im 21. Jahrhundert erschüttert eine neue Gestalt unser Bewußtsein. Es 

ist ein Mann, der sich der Explosion nicht allein bemächtigt, sie nicht nur beherrschen will, sondern der 
sich mit ihr identifiziert." 

31 Rosiny (2002), S. 12. 
32 Wobei mit Böhlig (1997), S. 5 ff., darauf hinzuweisen ist, daß der Manichäismus eine intendierte 

"Weltreligion" war, in der iranische, mandäische, christliche und buddhistische Elemente zu einer sehr 
eigenen und missionarisch erfolgreichen Gestalt verbunden wurden. Der Dualismus ist ein Struktur-
element, das allerdings eine weite Wirkungsgeschichte entfaltet hat, etwa auch in der Lehre des 
Augustinus, von dem das unsägliche Wort des "Heiligen Krieges" stammt. 



Bernd Nielsen 66

gnostischen Schau zur apokalyptischen Erwartung und letztlich apokalyptischen 
Handlung keine allzu fernliegende Fortschreibung. Was in der gnostischen Betrach-
tung vorgeordnet wird, wird in der apokalyptischen Handlung vollzogen.33 Der tiefe 
Grund dafür, daß es so kommt, ist aber eine seelische Not, eine große Angst und 
Verletztheit, ein überwältigender Unfriede, der nur noch durch eine Gewalttat zur 
Heilung kommen soll." "Apokalyptik ist ein Versuch der Bewältigung von totaler 
Weltangst durch Weltverneinung... Diese Welt wird bald zuende sein, weil und in-
dem sie von Gott (sic!) beendet wird. Dann beginnt die Welt des Friedens und der 
Gerechtigkeit. Und dazwischen: das Gericht."34  

Dem Verdikt Samuel Huntingtons, hier finde ein "Kampf der Kulturen" statt, 
oder ein "Krieg der Kulturen"35 resp. "der Religionen" sei im Schwange, muß ent-
schieden widersprochen werden. Richtig ist vielmehr, daß eine Gestalt von Religio-
sität eine entscheidende Rolle spielt, die nicht einfach mit einer psychologischen 
Theorie einzuebnen ist. Diese Gestalt oder Ausprägung von Religiosität existiert 
hier wie dort und schließt die Vertreter entsprechender Psychoklassen in einer un-
heilvollen Allianz manichäistischer Unversöhnlichkeit und apokalyptischer Gewalt-
bereitschaft36 zusammen.  
 
2.4 Das Geschehen 
 
Was ist geschehen? Die Beschreibung des Geschehenen impliziert eine angenomme-
ne Vorgeschichte, Zusammenhänge, Reaktionen, Taten und Unterlassenes. Es läuft 
                                                           
33 vgl. Sloterdijk (1988), S. 169, über das "Einströmen persischer (Manichäismus) und jüdischer (Apoka-

lyptik) utopischer Motive in den europäischen Raum". Die zeitgenössischen Apokalyptiker der Al-
Qaida befinden sich in der religionsgeschichtlichen Tradition eines prädestinatianischen bzw. determi-
nistisch-ethischen Entscheidungsdualismus, wie er sich in Abschnitten (wie Joh 3,19-21) des Johannes-
evangeliums ausdrückt (und sich durch diese wirkungsgeschichtlich vermittelt hat). Er gehört motiv-
geschichtlich in den Bereich jüdischer Heterodoxie, isbd. in den Kontext Qumrans (Bergmeier (1980), 
S. 82; Becker (1979), S. 148 f.), und stellt klar, daß die prädestinatianisch-dualistische "Herkunft" 
eines Menschen sich "erweist" an seiner "Entscheidung" für oder gegen ein bestimmtes Tun und Han-
deln. D.h. in der Entscheidung für ihr Attentatshandeln erweisen die islamistischen Gotteskrieger (in 
prophetischer Tradition und in der Nachfolge des Propheten) ihre Bestimmung und Erwählung, die sie 
zugleich durch die Tatausführung ergreifen. Genau dieser Gedankengang gestattet es, die für das reli-
giöse Erleben konstitutive Differenz zwischen Gottes Willen und menschlichem Wollen "legitim" ein-
zuebnen und wiederum Wut und Haß mit Hingabe und Demut zu "versöhnen". Das zugleich realisierte 
Selbstopfer ist die finale Zu-Tat dieser Versöhnung, als selbst ergriffene "Sühne". Diese Form aggres-
siver Prophetie verwendet nicht nur die technologischen Mittel der Moderne, sie ist auch, zumindest 
was die subtile Rettung des freien Willens (durch Ineins-Setzung des eigenen Willens mit dem Willen 
Gottes nach eigenem Ermessen) anbelangt, eminent modern. 

34 Bongardt (2002), S. 108. 
35 vgl. Paul Kennedy, Stern 39/2001, S. 200. 
36 Dies ist nach Bateson (1992), S. 144 ff., ein "symmetrisches" Aufeinanderbezogensein zu nennen; 

ebenso ist es stimmig, systemisch von einer "Kollusion" (= Kollision + Konfusion) zu sprechen, weil 
beide Lager in ihrem Gegeneinander doch durch symmetrische Motive verbunden sind. Eine theo-
logische und religionspsychologische Kritik wird sich auf die Regressivität (auch im historischen und 
heilsgeschichtlichen Sinn) dieser Religionsformen, Apokalyptik und Gnosis, beziehen. Johan Galtung 
(1998), S. 207-222, spricht von "harten (vs. sanften) Religionen" im Zusammenhang der Friedens-
fähigkeit menschlicher Gestaltungen. Vgl. als Hoffnung machendes Beispiel einer friedvollen christ-
lichen Theologie: Cobb & Griffin (1979), isbd. S. 40-61: "Gott als schöpferisch erwidernde Liebe". 

 
 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 67

auf eine Geschichte, eine Erzählung hinaus, aber aufgrund welcher Quellen? Nar-
rative Psychohistorie soll an dieser Stelle des Verstehenszirkels versucht werden, 
um klarzustellen, worauf, auf welches Geschehen sich die Subjekte des Zirkels be-
ziehen. Sie speist sich aus anderen Erzählungen, wie sie in den Medien kolportiert 
wurden. Bedeutend für eine psychohistorische Untersuchung erscheinen mir vor 
allem die ersten Texte und Bildfolgen nach dem Ereignis, die, so ist zu vermuten, 
am nahesten an den kollektiven Phantasieebenen der beteiligten Gruppen sind. Sie 
sind, wie alle anderen Sätze dieser Untersuchung, Indizien, in relativer Unabhängig-
keit für sich gewonnen. 
 
Die grundlegende Vorbereitung geschah, als die Mudjahidin während des Afgha-
nistankrieges ihr zentrales Büro, verbunden mit einer 3 Mrd. Dollar-Förderung 
durch die amerikanische Regierung, Anfang der 80er Jahre in Brooklyn, New York, 
eröffnen durften. 
 
Zur Vorgeschichte gehören prädiktive, vorausdeutende Geschichten, wie der 1997 
gedrehte Film "The Peacemaker" aus den DreamWorks-Studios. In diesem Film 
versucht ein Serbe, der im Krieg seine Frau und seine Kinder verloren hat und 
diesen Schmerz in sich trägt, in Manhattan in einer orthodoxen Kirche eine Atom-
bombe zu zünden und so als der "Peacemaker" Frieden zu finden. 
  Der Film "The Siege" ( = Belagerung, dt. Titel "Ausnahmezustand", USA 
1998) erzählt, wie in einem Netzwerk organisierte arabische Terroristen New York 
mit einer Reihe von Anschlägen erschüttern. Sie betrachten ihr Tun als "Heiligen 
Krieg". Beide Filme sind mit hochdotierten Schauspielern besetzt und keine B-
Movies. Sind solche Filme (wie entsprechende Computerspiele, die sogar den An-
flug auf die Twin Towers zu simulieren gestatten) "Ideenlieferanten", oder partizi-
pieren sie an einer Schicht kollektiver Phantasien, die sogar nationenübergreifend 
die Akteure beider Lager und vergleichbarer Psychoklassen bzw. historischer Grup-
pen zusammenbinden? 

"Die weltweit operierenden Medien und das globale Finanzsystem haben ver-
mutlich eine weitgehende Synchronisierung und Angleichung der Gruppenfantasien 
in allen Ländern ermöglicht. Die Nationalstaaten sind keine unabhängigen emotio-
nalen Einheiten mehr..."37, sondern sie sind bzgl. der wesentlichen Inhalte ihrer (be-
wußten und unbewußten) kollektiven Diskurse miteinander "konsensualisiert".38 
 
Ein besonders beeindruckendes Beispiel für die Konsensualisierung relevanter 
Motive scheint mir ein Beitrag der Photografin Silvia Meneguzzo39 in der 
Modebeilage "Io Donna" des "Corriere della Sera". 
 
 
 

                                                           
37 Kurth (2002), S. 384. 
38 vgl. Ludewig (1992), S. 92 f., bezugnehmend auf grundlegende Erkenntnisse Humberto Maturanas 

über die "strukturelle Koppelung" und "Ko-Ontogenese" menschlicher Individuen. 
39 Meneguzzo (2001), S. 135-173. 



Bernd Nielsen 68

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Abb. 3 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abb. 4 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abb. 5 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 69

Am 8.(!) September 2001 erschienen, zeigt dieser Beitrag mit dem Titel "Folate di 
Vento" auf 37 (!) Seiten (die, ohne Werbung dazwischen, doppelseitige Bilder prä-
sentieren), wie modisch eingekleidete Models mit panischen Gesichtern durch die 
Straßen Manhattans fliehen (Abb. 4+5) und dabei verfolgt werden von Papierblät-
tern. Dabei gehen immer wieder angsterfüllte Blicke zum Himmel, von oben scheint 
die Gefahr zu kommen. Ein Bild (Abb. 3) zeigt obendrein 3 US-Präsidenten, die ver-
suchen, unter der amerikanischen Flagge Schutz zu finden (und so dem Regizid zu 
entkommen?). 
 
Es hat Warnungen gegeben. Die wichtigste Vorwarnung war gewiß der Anschlag im 
Jahr 1993, der zeigte, welche Bedeutung dem World Trade Center als Symbol zuge-
messen wurde, wobei auch hier eventuell eine unheilvolle Übereinstimmung zwi-
schen den Vertretern der älteren Psychoklasse zu vermuten ist (in dem Sinn, daß das 
WTC ein Symbol des Internationalismus und des Wohlstandes ist und daher, vom 
puritanischen Standpunkt, als "negativ" und "unrein" zu bewerten ist!).  

Der 30 Mrd. Dollar teure US-Geheimdienst (gem. Stern 39/2001) war durch 
den Terrorismusexperten Rohan Gunaratna (Universität St. Andrews, Schottland) 
wenige Wochen vorher mit der Vorhersage genau des Szenarios konfrontiert wor-
den, das dann am 11. September eintrat. Konkrete Hinweise des CIA und des FBI 
auf entsprechende Aktivitäten der Bin-Laden-Gruppe lagen dem amerikanischen 
Präsidenten vor, wurden aber nicht in Beziehung gesetzt oder zuwenig beachtet. Im 
Dezember 1994 wurde ein ähnlicher Anschlag mit einem Airbus auf Paris verhin-
dert. 1999 flog eine geplante Attentatsserie der Bin-Laden-Gruppe mit gezielten, 
gleichzeitigen Schlägen gegen die indischen Großstädte Neu-Delhi, Madras und 
Kalkutta auf (gegen die "Nervenstränge" Regierungsgebäude, Börse, ausländische 
Botschaften, gem. Der Spiegel 38/2001, S. 134). 

Entscheidend und initial zur Vorgeschichte gehören Provokationen. Bekannte 
aus New York haben mir berichtet, daß es in den Wochen vor dem Anschlag nahezu 
täglich und in auffälliger Häufung herausfordernde Äußerungen des amerikanischen 
Präsidenten in der Medienöffentlichkeit gegen Bin Laden gegeben hat. Für diese Be-
kannten, die im Stadtteil Queens leben, war es "keine Überraschung", daß ein Ge-
waltakt auf diese Zuspitzung der öffentlichen Auseinandersetzung folgte. 

Provokationen waren auch, insbesondere für moralische Rigoristen, daß 
George W. Bush sich in jenen Tagen aus drei Prozessen internationaler Politik 
herauszog, die eine größere Gerechtigkeit im globalen Maßstab zum Ziele haben: 
Dies betrifft den Rückzug aus der Kyoto-Vereinbarung, aus der Antirassismus-Kon-
ferenz in Durban und vor allem das Verlassen des Friedensprozesses zwischen Israel 
und Palästina. Die Förderung dieses Friedensprozesses aber war, wie schon bemerkt, 
ein Versprechen George Bush Seniors an die Arabische Welt als Gegenleistung da-
für, daß amerikanische Truppen in Saudi Arabien, im Land der Heiligsten Stätten 
des Islam, stationiert werden durften.  

Dieses Verhalten wird als unethischer Wort-Bruch (!) erlebt, und als Ver-
letzung in einer Tiefe der Gefühle, die dem Religiösen und Spirituellen entspricht. 
Es erinnert schmerzvoll an andere Demütigungen, die durch amerikanische Macht- 
und Wirtschaftspolitik über viele Länder der Erde gekommen sind, an den An-
spruch, täglich 10 % aller Energieressourcen nutzen zu wollen, imperial sich in die 



Bernd Nielsen 70

inneren Angelegenheiten anderer Völker, auch an der UNO vorbei, einmischen zu 
wollen und keinerlei Reue über zugefügtes Unrecht zu zeigen. Die Politik des 
George W. Bush wird von vielen als schlimmer "lashback" in die imperiale Politik 
der Reagan-Ära gesehen und eignet sich, in typisierter Überzeichnung dämonisiert 
zu werden.  

Zur Vorgeschichte gehört auch die amerikanische Präsidentschaftswahl im 
Herbst 2000, die ich abgekürzt als die "Spaltungswahl" bezeichnen möchte. Sie ist 
mit der Theorie deMause's als Ausdruck des Kampfs zweier Psychoklassen zu ver-
stehen. 6 Wochen war das politische und wirtschaftliche Leben der USA wie para-
lysiert40, bis die ältere Psychoklasse mit George W. Bush als ihrem "Poison- bzw. 
Gefühls-Container" obsiegte und sogleich Schuldgefühle ob dieses (sofort angegrif-
fenen) Sieges haben mußte. Zur Entlastung und Reinigung war ein großes Opfer 
notwendig, womöglich ein regizides Opfer. Dieses konnte nur abgewehrt werden 
durch ein anderes, großes Opfer zuhause, das andere durchführten (zur Legitima-
tion!) und in dessen Folge der "Kampf gegen das Böse" legitimiert war ineins mit 
dem Opfern anderer. Zudem  konnte mit dem WTC Wohlstand in großem Maßstab 
vernichtet werden (i. S. eines furchtbaren "Potlach")! 

Einig sind sich auch beide Lager in der "manichäistischen" und "apokalypti-
schen" Deutung: Der anschließende Krieg sei die "finale Auseinandersetzung zwi-
schen Gut und Böse" (Bush) – bzw. der "Krieg der Rechtgläubigen gegen die Un-
gläubigen" (Bin Laden) .  
 
2.5 Modell der vertieften Selbstwahrnehmung 
 
Eine systemische Betrachtung hat uns zu diesem Punkt der Untersuchung geführt, da 
es plausibel ist, daß eine geeignete Sondergruppe aus dem einen Lager – eventuell 
im unbewußten Arrangement mit dem anderen Lager, wahrscheinlich aber im Ge-
fühl, provoziert zu sein und legitim zu antworten – einen Auftrag (verstanden als 
eine selbstgewählte, selbst übernommene Aufgabe) ausgeführt hat. Die Eignung be-
steht in der psychischen Ähnlichkeit mit der entsprechenden Gruppe des anderen 
Lagers, in der Verbundenheit im psychogenetischen Status und in der gemeinsam 
geteilten fundamentalistischen und regressiven Ausrichtung der Religiosität.  

                                                           
40 Diese Paralyse des öffentlichen Lebens erinnert an die von Melanie Klein zuerst beschriebene "3. Posi-

tion" zwischen "depressiver" und "paranoid-schizoider Position" (vgl. Staehle (1997), S. 65-73), die 
einen Erstarrungszustand zwischen den beiden anderen darstellt. In weiteren Entwicklungen kleiniani-
scher Psychoanalyse wird diese Position als "Borderline-Position" oder "Psychic Retreat" (John 
Steiner) bezeichnet (vgl. dazu Wildberger (1997), S. 126-139.) Wilfred R. Bion postuliert, "daß die Be-
weglichkeit zwischen beiden Positionen ("PS <=> D") auch beim Erwachsenen die Voraussetzung für 
psychische Gesundheit und emotionales Wachstum ist." (Wildberger (1997), S. 127.) – Eine weitere 
sehr bedenkenswerte Frage ist, inwieweit der durch Otto Kernberg geprägte Begriff der "Borderline-
Störung" inhaltlich und strukturell vergleichbar ist mit der kleinianischen „Borderline-Position" und 
inwieweit dieser anwendbar ist auf politische Systeme und Dynamiken. Die bei Masterson (1992), S. 
62 f., für das Verstehen von Borderline-Patienten beschriebenen "Objektbeziehungsteileinheiten", die 
in ihrem Doppelaspekt als "entziehend" (EOT) oder "belohnend" (BOT) erlebt werden, wecken Asso-
ziationen hinsichtlich der Theorie des Kleinianers deMause, der in der ambivalenten intrauterinen Er-
fahrung der "nährenden" vs. der "vergiftenden" Plazenta die Grundlegung aller späteren Dualismen 
und der daraus folgenden politischen Gewalttaten sieht. 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 71

Damit ist aber noch nicht das katastrophische Ausmaß dieser welterschütternden Tat 
hinreichend verstanden, die Abgründigkeit, die ihren Grund hat. Woher kommt die 
ungeheure Wut für einen derartig furchtbaren Anschlag? 

Selbst wenn wir das vorgebliche Erstaunen Bin Ladens über die Größe der 
Zerstörung zur Kenntnis und für wahr nehmen, steckt doch hinter einer solchen über 
Monate geplanten und vorbereiteten Tat eine Absicht des Massenmordes, ein narziß-
tisch oder psychopathisch vorgestelltes und halluziniertes Bild, Hunderte oder Tau-
sende von Menschen zu treffen und ihr Leben zu zerstören. Und wenn wir nicht hin-
ter "Ockham's Razor" zurückfallen wollen durch die Annahme einer mythologischen 
Welt "böser, satanischer Mächte", so müssen wir hinter der Grausamkeit der Tat 
eine ungeheure Ballung sehr realer psychischer Energie vermuten.  

Das Entscheidende wird sein, dieses Ausmaß anzuschauen und es zu erspüren 
und seinen Ursprung zu verstehen. Es geht, so ist mein Gefühl, um etwas Funda-
mentales, das sich im Zusammenleben zwischen Menschen ereignet und das, wenn 
es grundlegend (!) gestört ist: über Jahrzehnte, über Jahrhunderte und zwischen gan-
zen Nationen grundlegend gestört, sich in derartigen Explosionen von Haß und Zer-
störung entlädt.  

Ich meine schon, um das Thema zu nennen, den Schmerz verletzter Seelen, 
doch ist die Aufgabe, ihn in seiner Tiefe, in seinem Wesen und in seiner "Urszene" 
zu verstehen und auch das Schicksal, den Weg des in ganzen Völkern und über 
große Zeiträume kumulierten Schmerzes anzuschauen.  

Es geht um größte Zerbrechlichkeit und schlimmstes Leid, das nie ein Ende 
haben durfte, weil gewalttuende, nicht mitfühlende Menschen nicht aufhörten. Es 
geht um himmelschreienden Schmerz und stumm verborgenen Schmerz ohne Stim-
me: 20 Jahre Krieg in Afghanistan, es geht auch um die Shoah und das Meer von 
Tränen, es geht auch um die Qual des palästinensischen Volkes, es geht um die vom 
Bürgerkrieg erschütterten Menschen im ehemaligen Jugoslawien. Es geht um er-
schüttertes und zerbrochenes Vertrauen und um tiefste Angst.41 

Erwachsenenseelen, wie ertragen sie all dieses Leid – und was richtet es in 
Kinderseelen an? (Ist al-Qaida auch ein Netzwerk von Schmerz?!) 
 
Es soll im folgenden eine Annäherung versucht werden über die Frage: Was ist das 
positive Gegenteil zwischenmenschlicher Verletzung? Was können Menschen in 
ihrem Zusammenleben voneinander im "eigentlichen Sinne" erwarten? Und weiter-
führend und zurückführend gefragt: Was ist die "Urszene des Mitmenschseins"? 
Worum geht es, wenn Menschen miteinander leben und die einen, die Kinder, sind 
den anderen, den Eltern, anvertraut?  

                                                           
41 Sloterdijk (2002) verweigert in seinem beeindruckenden Text "Luftbeben" über "die Quellen des 

Terrors" die zu feine Unterscheidung zwischen "staatlich legitimer Gewalt" und "echtem Terrorismus". 
Aus der Sicht der Opfer, der von Kriegsgewalt Terrorisierten, die doch zumeist die zivilen, nicht ge-
panzerten und in Bunkern geschützten Bewohner angegriffener Orte sind, ist das 20. Jahrhundert als 
eine Zeit immer furchtbarer werdender Terrorausübung zu beschreiben. Die Quelle der Gewalt, die 
etwa im Vollzuge des "Thermoterrorismus" (a.a.O., S. 56) der Brandnächte von Hamburg und Dresden 
und der Angriffe auf Hiroshima und Nagasaki Zehntausende von Menschen trifft und den Raum ihres 
Lebens zerstört, ist für die Opfer vollständig nachrangig. Entscheidend sind die Verletzungen und 
Schmerzen, die diese Getroffenen an Leib und Seele erleiden. 



Bernd Nielsen 72

Die "Urszene des Mitmenschseins" ist zu beschreiben, nachdem ein Mensch den 
Uterus verlassen hat und in die Lage gekommen ist, daß alles Schmerzvolle, das er 
oder sie bisher erleben mußte, jetzt seine Linderung und Heilung erfahren soll. Die 
frühe Mutter-Kind-Beziehung ist jetzt das Entscheidende, und ich will diese Situa-
tion mit Begriffen Erik H. Eriksons und Melanie Kleins betrachten. 

"Melanie Klein hat einen Aspekt der projektiven Identifikation beschrieben, 
der sich auf die Modifikation kindlicher Ängste bezieht; das Kind projiziert einen 
Teil seiner Psyche, nämlich seine schlechten Gefühle, in eine gute (Mutter-) Brust. 
Von dort werden sie in einem geeigneten Augenblick zurückgeholt und reintroji-
ziert. Während ihres Aufenthaltes in der guten Brust sind sie derart verändert wor-
den – jedenfalls erlebt das Kind sie so – daß das Objekt, das reintrojiziert wird, für 
die Psyche des Kindes erträglich geworden ist."42 Anknüpfend an Melanie Klein 
spricht Wilfred R. Bion von Gefühls-"Containeds" 43 (sog. "Beta-Elemente" enthal-
tend bzw. aus ihnen zusammengesetzt), die vom Kind defizitär und schmerzlich er-
lebt werden, etwa ein Hungergefühl, ein Unwohlsein oder ein Einsamkeitsgefühl. 
Diese werden in die Mutter bzw. die mütterliche Person hineinprojiziert, ihr über-
geben, mit der Erwartung einer Transformation in etwas Vollständiges und Ange-
nehmes. Voraussetzung auf Seiten der mütterlichen Person ist die Bereitschaft, sich 
empathisch auf diese Wechselbeziehung einzulassen. Wenn diese Bereitschaft, ver-
bunden mit der Fähigkeit, sich in die Bedürfnisse des Kindes einzufühlen, gegeben 
ist, werden die defizitären Gefühle gewissermaßen "verdaut"44 zu sog. "Alpha-Ele-
menten" und fließen als gute Objekte = "Nahrung für die Seele"45  mit der Milch zu-
rück.  

Zum "Verdauen" der kleinkindlichen Gefühle gehört also auch ein einfühlsa-
mes Deuten und Verstehen und die entsprechende, kongruent gemeinte Antwort. Die 
Antwort wiederum besteht aus Gefühlen, Worten, Nähe, Wärme, Berührungen, Tra-
gen, Anschauen, Tonfall, leiblicher Nahrung, Zuwendung.  

"Das Endresultat der biologischen Evolution des Menschen war ein hilfloses 
Baby, das instinktiv eine intensive persönliche Beziehung herzustellen versucht und 
das die Eltern auffordert, zu regredieren und sich auf eine Bindung einzulassen, an-
statt zu verdrängen und allein zu sein", schreibt deMause46 und sieht den Grund für 
diese Begegnung in dem "angeborenen Wunsch beider Teile einer früheren Zwei-
Einheit, sich zu verbinden."47 "Die 'Wahrheit' entsteht aus der Begegnung der Erwar-
tung, der Prä-Konzeption (des Säuglings), mit der Antwort der Realisierung, und sie 

                                                           
42 Bion (1990), S. 146.    
43 vgl. Lüders (1997), S. 85-87. 
44 Krejci (1990), S. 26. 
45 Krejci (1990), S. 27. 
46 deMause (1989), S. 93. 
47 Gemeint sind Mutter (container) und Embryo bzw. Fötus (contained). Im Kontext der Geschichte ist 

dieser Wunsch der Grund für den von deMause so genannten "Regressions-Progressions-Prozeß", d.i. 
das angenommene Bedürfnis der Eltern, durch Regression auf das psychische Alter ihrer Kinder einen 
Zugewinn an Empathie zu erringen, aus welchem dann ein psychogenetischer Fortschritt resultiert, so 
daß dieser Prozeß "somit die einzige historische Theorie ist, die Liebe als zentralen Mechanismus für 
Wandel postuliert" (deMause (1989), S. 91). 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 73

ist unabdingbar für menschliches Wachstum."48 Wird diese Wechselbeziehung ver-
weigert (und damit Wachstum verweigert), entsteht Unwahrheit, Lüge (in der For-
mulierung und Symbolik Bions "negative Erkenntnis" = "K–" ), und Schmerz. 
Schmerz ist somit nicht nur der ursprüngliche Mangel und das initiale Unwohlsein, 
sondern auch der Schmerz über das Verweigern von Wachstum und Wahrheit ("Er-
kenntnis" = "K+"). Der in der frühen Beziehung Verletzte ist von Wachstum und 
Vollständigkeit abgeschnitten, und jede spätere Notlage wird ihn daran schmerzvoll 
erinnern. Vollständig werden dagegen heißt arabisch "Salam", auf Hebräisch 
"Shalom"! 
 
Was oben beschrieben ist als gelungene Mutter-Kind-Beziehung, ist auch für Erik 
H. Erikson die Urszene gelingender Zwischenmenschlichkeit. In dieser Begegnung 
entsteht in seiner Begrifflichkeit das "Urvertrauen", das den Kern von "Identität" 
bildet. Die von Erikson entworfene "Epigenetische Theorie" (eine Entwicklungs-
psychologie im Sinne der Ich-Psychologie der Psychoanalyse) beschreibt einen in 
Phasen strukturierten "Lebenszyklus"49. Jede Phase hat eine spezifische Entwick-
lungsaufgabe zu bewältigen und erreicht im Falle des Gelingens eine sog. "psychi-
sche Grundstärke" (für das reife Alter etwa die "Generativität") ineins mit einer al-
tersspezifischen Erneuerung des Urvertrauens.  

Anders gesagt: Das Grundvertrauen, das in einer ersten "Ritualisierung"50 in 
der frühen oralen Phase erworben wird – als spezifisches "Verhältnis von Ur-Ver-
trauen vs. Ur-Mißtrauen, das... die fundamentale menschliche Stärke, die Hoffnung, 
begründet"51 – wird auf jeder folgenden Stufe der "Epigenetischen Entwicklung" er-
neuert52 , kann aber auch erschüttert werden und zerbrechen.  

In "Einsicht und Verantwortung" schließlich formuliert Erikson (als Ergän-
zung der Goldenen Regel der Bergpredigt und des kategorischen Imperativs Kants) 
ein "Prinzip der lebendigen Wechselseitigkeit", ausgehend von der ontogenetischen 
Gegebenheit der Wechselseitigkeit aller zwischenmenschlichen Beziehungen bzw. 
Ritualisierungen, insb. der ersten: "die Wechselseitigkeit von Erwachsenen und 
Säugling" sei "die ursprüngliche Quelle der Hoffnung..., die grundlegende Ingre-
dienz aller bewirkenden wie aller ethischen menschlichen Aktion" 53.  

Die erste Erfahrung von "lebendiger Wechselseitigkeit", möchte ich mit einem 
Argument deMause's ergänzen, ist das Gegenüber von Fötus und Plazenta, da auch 
mit einem Doppelaspekt des Angenehmen oder Schmerzvollen (abhängig von der 
Situation der Mutter), aber auch der biologisch gegebenen Enge der letzten intra-
uterinen Monate auf jeden Fall ausgeliefert. Deshalb kommt der folgenden ersten 
extrauterinen Zeit eine so wesentliche, entscheidende Bedeutung zu, da hier in einer 
                                                           
48 Krejci (1990), S. 26. 
49 vgl. Erikson (1988), S. 27 ff. 
50 Die Mutter-Kind-Beziehung nennt Erikson wegen ihrer beschreibbaren Form eine "Ritualisierung" und 

führt an anderer Stelle aus, die lebende Sprache als Medium zwischen "Psyche" und "Ethos" sei eine 
der "bedeutendsten Formen der Ritualisierung" und begründe eine "linguistische Kohärenz der Be-
griffe" des Epigenetischen Schemas (Erikson (1988), S. 71). 

51 Erikson (1966), S. 209 f. 
52 Erikson (1968), S. 485 f. 
53 Erikson (1966), S. 210. 



Bernd Nielsen 74

gelingenden Mutter-Kind-Wechselseitigkeit die grundlegende Heilung der intra-
uterinen Ambivalenzerfahrung, ineins mit der Ausbildung eines tragfähigen Ur-
vertrauens, geschehen kann.54 

Was diese Phase auch auszeichnet, ist, was so ahnungsvoll mit dem Ausdruck 
"Muttersprache" benannt ist: daß sich in der – im glücklichen Fall – Frieden schaffen-
den Still-Beziehung Gefühl, Sprache, Nahrung und Wahrheit ("K+") miteinander ver-
binden und den tragenden55 Grund für leibliches, seelisches und soziales Wachstum 
bilden.  

 
• Was wird aber sein, wenn Mütter in einer für sie furchtbaren Lebenssituation, 

allein gelassen mit dem Säugling, keine ausreichende Empathie entwickeln 
konnten; wenn sie, selber haltlos, Halt an ihrem Kind suchen und die Ver-
hältnisse so verkehren, daß sie das Kind mit ihren defizitären Gefühlen be-
laden, mit ihrer Wut, mit Angst und Hilflosigkeit und Schmerz? 

• Was wird sein, wenn die Väter fehlen oder aus ödipaler Konkurrenzwut oder 
Schwäche dabei versagen, die Autonomie und Identität ihrer Söhne zu retten? 

• Was wird daraus, wenn die Söhne heranwachsen und das lebendige Fluktuie-
ren und Wechseln zwischen "depressiver" und "paranoid-schizoider Position" 
nicht vermögen und statt dessen in einer dritten, pathologischen Position, der 
"Borderline-Position" (in der sie dann die Dinge und Personen der Welt in 
einer dualistischen Unversöhnlichkeit "dem Guten" oder "dem Bösen" zuord-
nen) verhaftet bleiben? 

• Welche Ereignisse bahnen sich dann an, wenn Geschichte als "Therapie der 
Nationen bzw. Generationen" (deMause) auch so zu verstehen ist, daß Men-
schen in Notlagen und im Schmerz die frühkindliche Erwartung in sich reak-
tivieren, das Notvolle einem Anderen zu übergeben (insbesondere wenn der 
Andere der "omnipotente" Verursacher ist), damit dieser in der Art einer 
Frieden bringenden Mutter reagiert und das Verletzte wieder vollständig 
werden läßt? Einfühlung, Bereitschaft und eine Antwort, die heilt, werden 
dann erwartet.  

• Was geschieht dann, wenn stattdessen Heilige Stätten, die tiefenseelisch 
uterale und orale Orte der Erneuerung und Neubegründung von Urvertrauen 
sind, angegriffen und bedroht und durch uneinfühlsame Formen der Anwe-
senheit "beschmutzt" werden? 

 

                                                           
54 Die nachfolgenden Phasen haben ebenso große Bedeutung, isbd. weil in der Triangulierung mit der 

väterlichen Person eine weitere Abbildung einer 1 : 2 - Konstellation, analog zum Dreieck "Fötus – näh-
rende Plazenta – vergiftende Plazenta", enthalten ist. Im Grunde enthält jede folgende Zeit die Chance und 
die Sehnsucht der Heilung, des seelischen "Shalom".  

55 Das Wort "Vertrauen" leitet sich etymologisch von "Tragen" her. Dieser sprachliche Zusammenhang 
weist zurück in die frühe Mutter-Kind-Beziehung, da der Säugling unter anderem aufgrund eines verläß-
lichen Getragenwerdens sein Grund- resp. Urvertrauen heranbildet. Zum etymologischen Wortfeld "Ver-
trauen / Tragen" gehören ebenso "Trauer", "Treue" und "Trost". Trost ist, was die Heilung erschütterten 
oder zerbrochenen Vertrauens ermöglicht; der Weg solcher Heilung ist die Trauer; die Treue ist das Ver-
sprechen und der wahre Grund dafür, daß die Hoffnung auf neues Vertrauen sich erfüllen kann. 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 75

Die in diesen Fragen angesprochenen Wirklichkeiten bilden, so vermute ich, einen be-
drückenden Erfahrungszusammenhang, der die Akteure des 11. Septembers in der 
Tiefe ihrer Seelen verbindet und sich gewaltsam in einer unheilvollen Kollusion zwi-
schen Nationen (und diese sind phantasierte kollektive Geburtskonnexe) entlud.  

Der Schmerz der arabischen Nation, ein ungeheurer Schmerz vieler Menschen 
und Generationen, wurde nicht beachtet, sondern nur noch weiter geschürt, durch Pro-
vokationen, Mißachtung und Gleichgültigkeit. Und eine psychisch borderlinige Son-
dergruppe fühlte sich beauftragt und legitimiert, noch dazu in Nähe des mit chiliasti-
schen Ängsten begleiteten Beginns eines 3. Jahrtausends (christlicher Zeitrechnung), 
den ihrer Nation zugefügten Schmerz "zurückzubringen", als ein großes emotionales 
"Feed-Back" (das es im eigentlichen Sinne nicht ist, weil es eine Opferung beinhaltet 
und nicht auf  kommunikativer Wechselseitigkeit beruht). 

Der Anschlag auf das WTC ist zu verstehen als das Feedback der Verzweifel-
ten, ein "Containment" des Schmerzes, das von Gekränkten als "Containern" über-
bracht wurde, als wollten sie eigentlich sagen: "Fühlt mit allen Erschütterten! Fühlt 
mit allen, die in frühester Kindheit oder durch die nie enden wollende politische und 
kriegerische Gewalt in ihrem Lebensvertrauen zutiefst erschüttert wurden!" Unter 
Absehung von einer ethisch-moralischen Wertung ist doch zu sagen, daß hinter den 
verzweifelten und Verzweiflung bewirkenden Wahnsinnstaten des 11. Septembers 
2001 die Sehnsucht oder die verlorene, vollkommen abwegige und hilflose Suche 
nach Heilung, Frieden, Vollständigwerden (Shalom, Salam) zu erahnen ist. Der 
Gestus apokalyptischer Selbstüberhöhung, eine Tat im Namen Allahs und seiner Ge-
rechtigkeit zu vollbringen, kann nicht darüber hinwegtäuschen, daß Verletztheit und 
die seelische Not so vieler und der Täter selbst das eigentliche Motiv des Handelns 
sind. 

Der Schmerz wurde in Flugzeuge geladen und nach New York gebracht, in 
einer Trance, die zuletzt jedes Mitleid betäubt. Dort traf er Unschuldige und ausge-
rechnet Menschen, die mit ihrer Arbeit die Nationen verbinden. Der Schmerz wurde 
weiter- und zurückgegeben, unter Benutzung moderner Flugapparate und Massen-
medien. Vor den Augen der Welt-Öffentlichkeit geschah das: "Seht, fühlt, als ganze 
Menschheit!" Der Schmerz wurde "hineingepumpt bzw. eingespeist in die Kanäle" 
der Massenmedien zum Zwecke der Bearbeitung! Wie antworten Medien auf diese 
Intention, was machen sie aus den Inhalten? Hier ist sehr präzise weiterzudenken, 
um psychohistorisch den Begriff der Medienverantwortung neu zu fassen! Und auch 
später, in Afghanistan, traf der Schmerz im "Gegenschlag" viele Hilflose und Unschul-
dige. "Im Krieg stirbt zuerst die Wahrheit" ("K+" bei Bion), sagt ein Wort der Erfah-
rung. Das ist zu präzisieren: "Im Krieg stirbt zuerst das Mitgefühl, die lebendige 
Wechselseitigkeit, die gegenseitige Anerkennung der Gegenseitigkeit."56 
 
Wie kann das wieder heilen? Wie kann der Schmerz, der zwischen pathologischen 
Gruppen und älteren Psychoklassen der Nationen ausgetauscht wird, endlich ver-
wandelt werden in Frieden – Shalom – Salam ? 
 

                                                           
56 Laing (1969), S. 99: "Die schlimmste Gewalt von allen ist allerdings die gegenseitige Leugnung der 

Gegenseitigkeit".  



Bernd Nielsen 76

3. Therapie, Utopie, Shalom 
 
Das Utopische ist das, was noch keinen Ort, keinen "Topos" gefunden hat, aber es 
bildet sich schon in der Sehnsucht derer ab, die es wünschen, die es von ganzem 
Herzen wünschen können (weil sie einer glücklicheren Geschichte angehören, weil 
sie eigenen oder fremden Schmerz bearbeiten konnten, weil sie einer "jüngeren 
Psychoklasse" angehören). 

Die Utopie in meinem Gefühl heißt "Shalom" oder arabisch "Salam" und be-
deutet Frieden und Gerechtigkeit und in der Grundbedeutung dieses Wortes "voll-
ständig sein". Dies weist uns darauf hin, daß der, der im Unfrieden lebt, nicht voll-
ständig ist, weil ihm der andere ("der Feind") zur eigenen Vollständigkeit fehlt. 

Wie können die Völker, die in einer Schmerz- und Gewaltgeschichte mitein-
ander verstrickt sind und sich in immer wiederkehrenden Opferszenarien Verletzun-
gen beibringen, vollständig werden, heilen ? 

Es geschieht ja das Gegenteil, und dabei wird mit jedem Gewaltakt das andere, 
das eigentlich zum Vollständigsein fehlt, vernichtet (oder es kehrt als Verdrängtes 
wieder). Und gleichzeitig wird  die Selbstheilungsabsicht nicht verstanden, die darin 
liegt, den anderen "zur Empathie zwingen" zu wollen. Schon gar nicht ist eine Ant-
wort, die den Frieden bringt, erzwingbar.  

Damit ist, via negationis, genannt, was fehlt und ein möglicher Weg zur The-
rapie der internationalen Beziehungen sein kann: Empathie und ein spezifisches 
Antworten auf den anderen in seiner Verletztheit. "Generatives Handeln" (Erikson), 
d. i. Handeln im Sinne der Menschheit und der kommenden Generationen, wird dies 
beherzigen müssen, daß ein Friedensgespräch den anderen wahrnimmt, Schmerz 
mitfühlt, anerkennt und ausspricht, Schuld anerkennt und Verantwortung annimmt. 
Ein Sprechen von Herz zu Herz ist notwendig, wendet die Not, mit gemeinten, ge-
fühlten Worten, stimmig und kongruent. Die Urszene mitmenschlicher Relationalität 
hat auch im Friedensgespräch zwischen den Repräsentanten der Nationen tiefste 
Geltung.  
 
Ein Vorbild ist mir vor Augen, das ich abschließend mit paradigmatischer Absicht 
erzählen möchte. Caroline Eliacheff, geboren 1947, studierte Medizin und Kinder-
psychiatrie und anschließend Psychoanalyse bei Jacques Lacan. Sie betreut seit 1987 
in der Nachfolge der Kinderpsychoanalytikerin Françoise Dolto das Säuglingsheim 
des Pariser Vororts Antony und ist die prominenteste Vertreterin der Dolto-Schule 
in Paris. Sie arbeitet psychoanalytisch mit Säuglingen und Kleinkindern, die schon 
am Beginn ihres Lebens extrem traumatisiert wurden, sei es durch anonyme Geburt, 
frühe Trennung von den Eltern, Weggabe und Aussetzung, sei es durch Vernach-
lässigung oder Mißhandlung in ihrem Zuhause. Sie "wehren" sich, indem sie in 
Apathie verfallen oder psychosomatische Erkrankungen wie Atemnot, Erbrechen 
oder Hautausschlag zeigen. Caroline Eliacheff begegnet diesen Reaktionen mit 
großer Empathie: "Mitschwingen"57 nennt sie das "Zuhören" einem Säugling ge-
genüber, das Erspüren seiner präverbalen Sprache. Solches "Zuhören" setzt dann 
Phantasietätigkeit frei, und diese erlaubt die "Übersetzung" des Erspürten (eines 

                                                           
57 vgl. Eliacheff (2001), S. 20-22. 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 77

zunächst unverständlichen Empfindens). Sie sagt, daß sie dann "Worte findet" für 
die Befindlichkeit ihres Gegenübers, Worte, die deuten und einordnen, "die Notlage" 
benennen, "dem Gefühl einen 'Namen' " geben58. Im Aussprechen dieser Worte, im 
Ant-Worten auf die "Organsprache" des Kindes, erfährt das Kind das entscheidende 
Feedback, ganz im Sinne der Retrojektion "verdauter Gefühle" nach Klein und Bion. 
Mit Worten Françoise Doltos: "Das Wort allein kann auf symbolische Art den inter-
nen Zusammenhalt des Kindes wiederherstellen... Die Kinder, Babys, Säuglinge ver-
stehen die Worte..., wenn sie zu ihnen gesagt werden, um ihnen eine sie betreffende 
Wahrheit mitzuteilen; Worte, welche das, was man von den Tatsachen weiß, berich-
ten, ohne daß dabei über den Wert geurteilt wird." 59  

So, über seine Situation ehrlich unterrichtet in einem freundlich zugewandten 
Gespräch, mit kongruent empfundenen, wirklich gemeinten Worten, erhält das 
schwer traumatisierte Kind die Möglichkeit zurück, sich für ein Weiterleben zu 
entscheiden(!), das dann mit der Hilfe wirklich pflegender und fürsorgender Men-
schen gelingt. In diesen Gesprächen finden die Eliacheff anvertrauten Kinder wieder 
ein Vollständigwerden, Frieden. Entscheidend ist der empathische, wahrhaftige60 
und "nährende" Gefühlskontakt im Vollzuge dieses verbalen und emotionalen Feed-
backs. 

Hier, mit dieser erstaunlichen und bewundernswerten therapeutischen Arbeit, 
haben wir die Urszene der mitmenschlichen Wechselseitigkeit vor Augen, ihre Not, 
aber vor allem ihr Gelingen. Und es stellt sich mir die Frage, inwieweit diese Arbeit 
transformierbar und wegweisend für eine Therapie der Beziehungen zwischen den 
Nationen sein kann. 

 
Friedenspolitik hat zu tun mit Gesprächen, mit dem Austausch von verbalen und 
präverbalen Inhalten, mit dem Austausch von Worten und Gefühlen, und es ist doch 
sehr die Frage, welche Sätze wie gesprochen werden müssen, daß bei dem Ge-
sprächsgegenüber Vertrauen entsteht: das Gefühl, wahrgenommen und verstanden 
zu sein, das Gefühl, daß erlittener Schmerz und erlittenen Verletzungen endlich eine 
heilsame Antwort finden.  

Wenn es stimmt, daß in geschichtlichen Notlagen ganze Nationen oder histori-
sche Gruppen ihre defizitären Gefühle ihren politischen Führern bzw. Verantwortli-
chen zur Bearbeitung übergeben, dann ist doch ein Friedensgespräch eine Szene, 
welche die Möglichkeit auch der Heilung dieser defizitären Gefühle beinhalten 
kann. 

                                                           
58 so formuliert bei Lüders (1997), S. 91, in Bezug auf das Container-Contained-Modell Bions. 
59 zit. bei Szejer (1998), S. 82.  
60 Dolto (1996), S. 8, benennt als das Entscheidende der mitmenschlichen Kommunikation und der 

psychoanalytischen Beziehung das "parler-vrai" (wahrsprechen), das Sprechen "der wahren Worte": 
Kinder "begehren" nicht nur unbewußt  die Wahrheit (über ihre Lebenssituation, über die Beziehungen 
der Menschen zueinander, etc.), sie "brauchen" sie auch und haben "ein Anrecht" auf sie. Wenn die 
Wahrheit "von beiden Seiten gesprochen oder gesagt wird, ermöglicht sie dem Subjekt, sich aufzu-
bauen und zu humanisieren." Und bezüglich des zweifachen Wesens der Sprache, das im Verbalen und 
Präverbalen besteht, bemerkt sie: "In der Psychoanalyse kehrt man in die Geschichte seines 'Herz-Kör-
pers' oder seiner 'Geist-Sprache' zurück" (a.a.O., S. 39). 



Bernd Nielsen 78

Wer soll und kann diese "Shalom" bringenden Gespräche von Herz zu Herz führen? 
Wer das Friedlose, den Schmerz, die Unwahrhaftigkeit ("K–") in Frieden, wer (sym-
metrische oder komplementäre) Contra-Nationalität in Inter-Nationalität transfor-
mieren will, muß zweierlei Sprachen verstehen und sprechen: 
 

• die präkonzeptionelle, präverbale61 Sprache der intauterinen Erfahrungs-
welt62 und ihrer tiefsten Gefühlsbindung  

• und die "orale", verbale Sprache, die das Wahrgenommene, Mitgefühlte an-
spricht und "verdaut", das meint: gedeutet und verstanden zurückgibt, ver-
antwortend als Ant-Wort zurücksagt. 

 
Friedensgespräche können nur geführt werden von Menschen, die kongruent und 
authentisch sprechen, indem sie sagen, was sie meinen, und meinen, was sie sagen. 
Wo andere verletzt wurden und Unrecht und Schmerz zugefügt wurden, muß dies 
aus einem wirklichen Mitgefühl heraus wahrgenommen, benannt, zugegeben werden. 
Dem Gesprächsgegenüber ist das "Feed-Back" der Wahrnehmung seines Schmerzes 
zu schenken, so muß dieser nicht mehr bestritten, mißachtet, verleugnet werden. Wo 
Schuld begangen wurde, ist Verantwortung zu übernehmen. Miteinander ist die Wahr-
heit anzusehen und auszusprechen. So kann Zerbrochenes heilen, schamhaft Verbor-
genes wieder ans Licht, Vertrauen wieder einen tragenden Grund finden, der Riß der 
Welt und der Wirklichkeit sich wieder schließen, allmählich, behutsam, Schritt um 
Schritt... 

Politiker, gewählte Repräsentanten ihrer Nation, haben diese Aufgabe, wenn 
die Theorie deMause’s nicht trügt. Sie sind in dieser Position "Container" für die 
Gefühle (für das "Contained") auch der anderen Nation und nicht nur der eigenen. 
Die Fähigkeit, zwischen beiden Positionen zu unterscheiden und zu wechseln, ist so-
mit eine weitere Voraussetzung. 

Politiker des Friedens müssen die Fähigkeit besitzen, Regression mit Progres-
sion zu verbinden; ihre Abwehrformen, projektiven Ängste, Verletzungen müssen 
also, aus der Position einer relativen Ich-Stärke heraus, "durchgearbeitet" sein. Sie 
gehören daher einem jüngeren psychogenetischen Status, der jüngsten Psycho-
klasse63  an und sind bereit und fähig zu "generativem"64 Handeln. Sie sprechen die 
beiden Sprachen des verletzlichen Säuglings und der Nationen, die zu Säuglingen 
regredieren können. Sie tragen als "psychische Grundstärken" (i. S. Eriksons) Glaube, 

                                                           
61 Mit einem Ausdruck Artur Boelderls (1999), in Anlehnung an Julia Kristeva: das "Choratische". 
62 Einschließlich der ersten Ambivalenzerfahrung, des von deMause (1989), S. 250 ff., beschriebenen 

"fötalen Dramas". 
63 nach deMause (1989), S. 98, dem "unterstützenden" Beziehungsmodus zugehörig. 
64 vgl. Erikson (1988), S. 86-90, zur "Fürsorge" als "Grundstärke" der "Generativität": Fürsorge im gene-

rativen Sinne intendiert "eine gewisse Garantie für eine befriedigende Entwicklung und für das Über-
leben jedes geborenen Kindes" (a.a.O. S. 88). Sie schließt "pseudospeciation" aus (a.a.O., S. 90), d. i. 
die dualistische Aufspaltung der menschlichen Spezies in voneinander abgegrenzte Gruppierungen. 
Und sie ist gewissermaßen der Gegenentwurf zur  transgenerationalen Weitergabe der Verletzungen 
und Probleme einer älteren Generation an die kommenden, eine transgenerationale Fürsorge in Pro-
gression. 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 79

Liebe und Hoffnung in sich und können sich begreifen in Kontexten, die größer sind 
als das Individuum und die vertrauenswürdig sind. 

Wie kommen politisch Verantwortliche in die Lage, Gespräche des Friedens im 
Namen ihrer Nation führen zu dürfen? Durch demokratische Wahl allein, alles an-
dere widerspräche dem Anspruch der "Lebendigen Wechselseitigkeit". Um die 
demokratische Legitimation zu erlangen, bedarf es eines gesellschaftlichen Dis-
kurses, in dessen Verlauf die jüngere Psychoklasse zu einer gemeinsamen Stimme 
findet und das "Contained" eines emotionalen "Feed-Backs" formuliert.  

Ein solcher Diskurs ist in der Bundesrepublik Deutschland bekannt als 
"Friedens-Bewegung". Beeindruckend in diesem Zusammenhang ist die Aussage 
Michail Gorbatschows, daß die Friedens-Bewegung der Bundesrepublik Deutsch-
land der 80er Jahre zur Zeit des Nato-Doppelnachrüstungsbeschlusses in der Sowjet-
union als ein wesentliches vertrauensbildendes Signal erlebt wurde, das sich später 
in der kritischen Phase kurz vor der Maueröffnung mitentscheidend ausgewirkt hat. 
Auch der Kniefall Willy Brandts in Warschau fällt mir ein als große Geste eines Poli-
tikers, der zur rechten Zeit emotionale Verantwortung übernommen hat. – Die Wege des 
Weltfriedens beginnen in den Herzen der Menschen. Ich wünsche mir von Herzen, 
daß die Wege des Friedens gefunden und gegangen werden! 
 
 
Literaturangaben 
 
Argelander, Herrmann (1970): Das Erstinterview (Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1970). 

Armstrong, Mary (2000): Der Preis, den wir zahlen, kleine Jungen zu beschämen. In: Kurth, Winfried / 
Janus, Ludwig (Hg.): Psychohistorie, Gruppenphantasien und Krieg (Mattes Verl., Heidelberg 
2000), S. 181-188. 

Bacque, James (1999): Der geplante Tod. Deutsche Kriegsgefangene in amerikanischen und französi-
schen Lagern 1945-1946 (Ullstein-Verl., 8. erw. Aufl., Frankfurt a.M. / Berlin 1999). 

Bateson, Gregory (1992): Ökologie des Geistes. Anthropologische, psychologische, biologische und 
epistemologische Perspektiven (Suhrkamp, 4. Aufl. Frankfurt a.M. 1992, 1. Aufl. 1981). 

Becker, Jürgen (1979): Das Evangelium nach Johannes. Ökumenischer Taschenbuchkommentar zum 
Neuen Testament, Band 4/1+2 (Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh und Echter-Ver-
lag, Würzburg 1979+1981). 

Bergmeier, Roland (1980): Glaube als Gabe nach Johannes. Religions- und theologiegeschichtliche Stu-
dien zum prädestinatianischen Dualismus im vierten Evangelium (Verlag W. Kohlhammer, Stutt-
gart / Berlin / Köln / Mainz 1980). 

Bion, Wilfred R. (1990): Lernen durch Erfahrung (Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1990). 

Böhlig, Alexander (1997): Einleitung. In: Die Gnosis. Der Manichäismus. Unter Mitwirkung von Jes 
Peter Asmussen eingeleitet, übersetzt und erläutert von Alexander Böhlig (Artemis & Winkler 
Verlag, Düsseldorf und Zürich 1997), S. 5-71. 

Boelderl, Artur (1999): Das geteilte Unbewußte. Zur philosophischen Kritik der psychogenen Geschichts-
theorie. In: Ralf Frenken (Hg.): Psychohistorie und Biografik (Textstudio Groß, Heidelberg 1999). 

Bongardt, Michael (2002): Verführerische Macht. Religiöse Apokalyptik zwischen Friedensvision und 
Kriegstreiberei. In: von Aretin, Felicitas / Wannemacher, Bernd (Hg.): Weltlage. Der 11. Septem-
ber, die Politik und die Kulturen (Leske + Budrich, Opladen 2002), S. 105-118. 



Bernd Nielsen 80

Brunold, Georg (2001): Kampf gegen das Fremde. Die Wahhabiten sehen sich als Krieger für die reine 
Lehre des Islam. In: Die Zeit, Ausgabe 47/2001. 

Cobb, John B., Jr. / Griffin, David R. (1979): Prozess-Theologie. Eine einführende Darstellung (Vanden-
hoeck & Ruprecht, Göttingen 1979). 

DeMause, Lloyd (1989): Grundlagen der Psychohistorie. Psychohistorische Schriften von Lloyd 
deMause. Herausgegeben von Aurel Ende (Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1989). 

DeMause, Lloyd (2002): Die Ursprünge des Terrorismus in der Kindheit. In: Kurth, Winfried / Janus, 
Ludwig (Hg.): Psychohistorie und Persönlichkeitsstruktur. Jahrbuch für Psychohistorische For-
schung, Bd. 2 (Mattes Verl., Heidelberg 2002), S. 407-415. 

DeZayas, Alfred M. (1993): Anmerkungen zur Vertreibung der Deutschen aus dem Osten (Kohlhammer, 
3. verb. Aufl., Stuttgart / Berlin / Köln 1993). 

Dilts, Robert (1993): Die Veränderung von Glaubenssystemen (Junfermann Verl., Paderborn 1993). 

Dolto, Françoise (1996): Alles ist Sprache. Kindern mit Worten helfen (Quadriga Verlag, 3. Aufl. Wein-
heim / Berlin 1996). 

Eliacheff, Caroline (2001): Das Kind, das eine Katze sein wollte. Psychoanalytische Arbeit mit Säuglin-
gen und Kleinkindern (dtv, 5. Aufl., München 2001). 

Erikson, Erik Homburger (1966): Einsicht und Verantwortung. Die Rolle des Ethischen in der Psycho-
analyse (Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1966). 

Erikson, Erik Homburger (1968): Die Ontogenese der Ritualisierung. In: Psyche XXII (Heidelberg 1968), 
S. 481-502. 

Erikson, Erik Homburger (1988): Der vollständige Lebenszyklus (Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1988). 

Eollath, Erich / Windfuhr, Volkhard / Zand, Bernhard (2002): Die Brutstätte des Terrors. In: Der Spiegel, 
Ausgabe 10/2002. 

Galtung, Johan (1998): Die andere Globalisierung. Perspektiven für eine zivilisierte Weltgesellschaft im 
21. Jahrhundert (Agenda-Verl., Münster 1998). 

Krejci, Erika (1990): Vorwort. In: Bion, Wilfred R.: Lernen durch Erfahrung (Suhrkamp, Frankfurt a.M. 
1990), S. 9-35. 

Krejci, Erika (1999): Psychogenese im ersten Lebensjahr. (Perspektiven kleinianischer Psychoanalyse 
Bd. 6, edition diskord, Tübingen 1999). 

Kurth, Winfried (2002): Entwicklung von Gruppenfantasien in Deutschland 2000-2001. In: Kurth, Win-
fried / Janus, Ludwig (Hg.): Psychohistorie und Persönlichkeitsstruktur. Jahrbuch für Psychohisto-
rische Forschung, Bd. 2 (Mattes Verl., Heidelberg 2002), S. 355-387. 

Laing, Ronald D. (1969): Undurchschaubarkeit und Evidenz in modernen Sozialsystemen. In: Enzens-
berger, Hans Magnus (Hg.): Kursbuch 16 (Suhrkamp, Frankfurt a.M., März 1969), S. 93-110. 

Lévi-Strauss, Claude (1982): Traurige Tropen (Suhrkamp, 4. Aufl., Frankfurt a.M. 1982). 

Lüders, Karin (1997): Bions Container-Contained-Modell. In: Kennel, Rosemarie / Reerink, Gertrud 
(Hg.): Klein – Bion. Eine Einführung. Beiträge zum "Frankfurter Theoretischen Forum" 1996 
(Perspektiven kleinianischer Psychoanalyse Bd. 2, edition diskord, Tübingen 1997), S. 85-100. 

Ludewig, Kurt (1992): Systemische Therapie. Grundlagen klinischer Theorie und Praxis (Klett-Cotta, 
Stuttgart 1992). 

Masterson, James F. (1992): Psychotherapie bei Borderline-Patienten (Klett-Cotta, 2. veränd. Aufl., Stutt-
gart 1992). 

Meneguzzo, Silvia (2001): Folate di vento. In: Io donna. Il Femminile del Corriere della Sera (Nummero 
36, 8 settembre 2001), S. 135-173. 



Weitergabe von Schmerz als psychohistorisches Grundkonzept 81

Moser, Tilmann (1993): Politik und seelischer Untergrund. Aufsätze und Vorträge (Suhrkamp, Frankfurt 
a.M. 1993). 

Neubaur, Caroline (2002): Endzeit ohne Ende? Zur Psychologie apokalyptischer Visionen heute (Manu-
skript zur Sendung NDR Info "Das Forum" am 19. 6. 2002, 19:30 Uhr). 

Rosiny, Stephan (2002): Der jihad im Islam, ein kontroverses Rechtsgutachten von 1998 und die Anschläge 
vom 11. September. In: von Aretin, Felicitas / Wannemacher, Bernd (Hg.): Weltlage. Der 11. Sep-
tember, die Politik und die Kulturen (Leske + Budrich, Opladen 2002), S. 75-89. 

Scharfenberg, Joachim (1985): Einführung in die Pastoralpsychologie (Vandenhoeck & Ruprecht, Göttin-
gen 1985). 

Schmidbauer, Wolfgang (2002): Amoklauf ins Paradies. Zum psychohistorischen Hintergrund der Selbst-
mordattentate. In: Dienstag 11. September 2001 (Rowohlt Verlag, Reinbek bei Hamburg 2001), S. 
97-112. 

Sloterdijk, Peter (1988): Zur Welt kommen – Zur Sprache kommen. Frankfurter Vorlesungen (Suhrkamp, 
Frankfurt a.M. 1988). 

Sloterdijk, Peter (2002): Luftbeben. An den Quellen des Terrors (Suhrkamp, Frankfurt a.M. 2002). 

Staehle, Angelika (1997): Paranoid-schizoide Position und projektive Identifizierung. In: Kennel, Rose-
marie / Reerink, Gertrud (Hg.): Klein – Bion. Eine Einführung. Beiträge zum "Frankfurter Theo-
retischen Forum" 1996 (Perspektiven kleinianischer Psychoanalyse Bd. 2, edition diskord, Tübin-
gen 1997), S. 65-84. 

Steinberg, Guido (2002): Saudi-Arabien und die Attentate des 11. September 2001. In: von Aretin, Feli-
citas / Wannemacher, Bernd (Hg.): Weltlage. Der 11. September, die Politik und die Kulturen 
(Leske + Budrich, Opladen 2002), S. 33-49. 

Szejer, Miriam (1998): Platz für Anne. Die Arbeit einer Psychoanalytikerin mit Neugeborenen (Verlag 
Antje Kunstmann, München 1998).  

Tillich, Paul (1983): Systematische Theologie. Band I (Evangelisches Verlagswerk, 7. Aufl., Stuttgart 
1983) 

Wasdell, David (1993): Die pränatalen und perinatalen Wurzeln von Religion und Krieg (Centaurus-
Verl., Pfaffenweiler 1993). 

Wildberger, Helga (1997): Pathologische Organisationen. In: Kennel, Rosemarie / Reerink, Gertrud 
(Hg.): Klein – Bion. Eine Einführung. Beiträge zum "Frankfurter Theoretischen Forum" 1996 
(Perspektiven kleinianischer Psychoanalyse Bd. 2, edition diskord, Tübingen 1997), S. 126-139.
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


	Literaturangaben
	Armstrong, Mary \(2000\): Der Preis, den wir z�
	DeMause, Lloyd \(2002\): Die Ursprünge des Ter
	Kurth, Winfried \(2002\): Entwicklung von Grup�


