
Heinz D. Kittsteiner 
 
Die Angst in der Geschichte  
und die Re-Personalisierung des Feindes1 
 
 
I. Angst, Furcht, Angstbewältigung und Handlung 
 
Es gibt eine philosophische Tradition, die darauf besteht, Angst von Furcht genau 
unterscheiden zu können. Wir betrachten sie kurz bei Kierkegaard und Heidegger, 
wobei es uns nur um die Differenz dieser beiden Begriffe, nicht um die jeweiligen 
theoretischen Zusammenhänge gehen kann. Kierkegaard hatte gesagt: "Man sieht 
den Begriff Angst nahezu niemals in der Psychologie behandelt, ich muß daher 
darauf aufmerksam machen daß er ganz und gar verschieden ist von Furcht und 
ähnlichen Begriffen, die sich auf etwas Bestimmtes beziehen, wohingegen die Angst 
die Wirklichkeit der Freiheit als Möglichkeit für die Möglichkeit ist."2 Ausgehend 
von dieser Sprachregelung hat sich die Angst sozusagen als die erhabenere philo-
sophische Kategorie durchgesetzt, denn für Kierkegaard ist die Möglichkeit gefähr-
licher als alle Endlichkeit, und allein diese Bildung an der Unendlichkeit der Mög-
lichkeit kann zum Glauben zurückführen.3 In verwandelter Weise hat Heidegger 
diese Unterscheidung aufgenommen. 

Furcht – das Wovor der Furcht – ist ein innerweltlich Begegnendes von der 
Seinsart des Zuhandenen, des Vorhandenen oder des Mitseins; zum Wortfeld der 
Furcht gehört das Erschrecken, das Grauen und das Entsetzen.4 Hingegen ist das 
Wovor der Angst völlig unbestimmt; nichts Innerweltliches ist es, wovor die Angst 
sich ängstigt, denn: "wovor die Angst sich ängstet, ist das In-der-Welt-sein selbst".5 
Zugleich rettet die Angst das Dasein vor dem verfallenden Aufgehen in der Welt; sie 
durchbricht die "alltägliche Verlorenheit in das Man" und stellt das Dasein in die 
Möglichkeit des eigentlichen Ganzseinkönnens in der "Entschlossenheit als des 
verschwiegenen, angstbereiten Sichentwerfens auf das eigenste Schuldigsein."6 
Auch hier scheint wieder die gleiche sprachliche Normierung durch: die Furcht ver-
bleibt in einem objektbezogenen, vergleichsweise trivialen Rahmen; erst die Angst 
bringt das Dasein vor die Frage nach seinem eigentlichen Seinkönnen. 

Es ist nun relativ einfach zu zeigen, daß diese theologisch-philosophische 
Unterscheidung zwischen einer objektbezogenen Furcht und einer unbestimmten, 
auf jeden Fall aber tiefer liegenden Angst mit dem gewöhnlichen Sprachgebrauch 
nicht übereinstimmt. Denn was hat man vor einem bissigen Hund? Angst und nicht 
                                                           
1 Erstveröffentlichung in: Eickenrodt, Sabine / Porombka, Stephan / Scharnowski, Susanne (Hg.): Über-

setzen, Übertragen, Überreden. Würzburg 1999, S. 145-162. 
2  Kierkegaard (1981), S. 40. 
3  ebd., S. 161 ff. 
4  Heidegger (1953), S. 140 ff. 
5  ebd., S. 187. 
6  ebd., S. 189 u. 301. 

Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 113–131                                                Mattes Verlag, Heidelberg 



Heinz D. Kittsteiner 114

etwa Furcht.7 Das bedeutet aber nicht, daß man mit der philosophischen Differen-
zierung nicht arbeiten kann. Wir wollen die beiden Bereiche nicht statisch, sondern 
dynamisch auffassen, also davon ausgehen, daß beispielsweise Angst in eine Art 
von Furcht verwandelt werden kann. Wir betrachten diese Transformation als die 
Grundlage der noch zu erläuternden Kategorie der Re-Personalisierung und messen 
ihr im Zusammenhang mit der Frage nach einer Angst in der Geschichte hohe Be-
deutung zu. Um diesem Problemkomplex näher zu kommen, streifen wir die Angst-
theorien von Sigmund Freud und von Rudolf Bilz. 

Im Rahmen seiner ersten Triebtheorie unterscheidet Freud die "Realangst" von 
der "neurotischen Angst", wobei der Realangst eine engere Verbindung mit der 
objektbezogenen Furcht zukommt. Sie gilt als eine Äußerung des Selbsterhaltungs-
triebes und Freud diskutiert sie unter dem Aspekt der Zweckmäßigkeit. Zweckmäßig 
bei drohender Gefahr ist aber nur die kühle Abwägung der eigenen Kraft, um die 
Entscheidung: Flucht oder Verteidigung treffen zu können. Realangst ist bedingt 
vom "Stande unseres Wissens und von unserem Machtgefühl gegen die Außenwelt." 
Eine äußere, überwältigende Macht kann Angst, Furcht und Schreck hervorrufen; 
eine angemessene Angstbereitschaft kann vor einer plötzlichen Überrumpelung 
schützen, in gewisser Weise verhindert sie den Schrecken.  Demgegenüber bestimmt 
Freud die neurotische Angst als frei flottierende Angst, die bereit ist, sich an irgend-
einen passenden Vorstellungsinhalt anzuhängen.8 Es bilden sich Phobien aus oder 
zeremonielle Zwangshandlungen; das Ich – auf der Flucht vor dem inneren An-
spruch seiner Libido – projiziert die Angst nach außen, und erreicht in der Symp-
tombildung eine gewisse Bindung der Angst. In der Symptombildung sieht Freud 
eine Verbindung zwischen Realangst und innerer Angst; das Ich behandelt die 
innere Gefahr so als ob sie eine äußere wäre.9 Diesen Hinweis gilt es aufzunehmen, 
wenn auch in verwandelter Art: wir müssen fragen, ob es Mechanismen gibt, nach 
denen sich eine frei flottierende Angst vor dem In-der-Welt-Sein, eine Angst in der 
Geschichte, sich an Gestalten, an passende Vorstellungsinhalte anhängen kann, 
anders gesagt, ob es einen Zusammenhang zwischen Symptombildung und Symbol-
bildung gibt. 

Einen Fingerzeig für eine solche Dynamik liefert Freud selbst, wenn er in 
seiner späteren Triebtheorie die Angst nach dem dreistufigen Modell des seelischen 
Apparats einteilt; er spricht nun von der Realangst, der neurotischen Angst und der 
Gewissensangst und ordnet sie den drei Abhängigkeiten des Ichs von der Außen-
welt, vom Es und vom Über-Ich zu. Nun wird das Ich zur eigentlichen Stätte der 
Angst; ohnmächtig steht es den beiden übermächtigen Instanzen, dem Es und dem 
Über-Ich gegenüber.10 Ohnmacht und Hilflosigkeit spielen auch im Verfahren der 
Angstbewältigung eine entscheidende Rolle, bei dem es wiederum um das Verhält-
nis von Realangst und neurotischer Angst geht. Um es zu charakterisieren, über-
nimmt Freud die geläufige Unterscheidung zwischen Angst und Furcht: "Die Angst 
hat eine unverkennbare Beziehung zur Erwartung; sie ist Angst vor etwas. Es haftet 

                                                           
7  Bergenholtz (1980), S. 65 ff. 
8  Freud (1963a), S. 408-412. 
9  ebd., S. 420. 
10 ebd., S. 120 ff. 



Die Angst in der Geschichte 115

ihr ein Charakter von Unbestimmtheit und Objektlosigkeit an; der korrekte Sprach-
gebrauch ändert selbst ihren Namen, wenn sie ein Objekt gefunden hat, und ersetzt 
ihn dann durch Furcht."11 In diesem Modell sind Angst und Furcht dynamisch ver-
bunden; Angst kann in Furcht transformiert werden – wenn sie ein Objekt gefunden 
hat. Realangst ist Angst vor einer Gefahr, die wir kennen; die Quelle der neuroti-
schen Angst ist unbestimmt, sie muß erst gesucht werden. Das Auffinden der Quelle 
hängt zusammen mit der Wiederholung der angstauslösenden Situation. Als den 
Kern einer Gefahrensituation – das betont Freud nochmals – betrachtet er das Ver-
hältnis der Bedrohung zur eigenen Kraft, im Ernstfall das Eingeständnis der Hilf-
losigkeit. Die Erfahrung der Hilflosigkeit ist eine traumatische Situation; wird in 
einer Gefahr ein solches Trauma erwartet, erinnert sich das Ich an früher erfahrene 
traumatische Erlebnisse in einem Angstsignal; es stellt sich dann auf die Gefahr ein. 
Diese antizipierte Verabreichung des Traumas – gleichsam in homöopathischer 
Dosis – verfolgt aber einen bestimmten Zweck: "Das Ich, welches das Trauma 
passiv erlebt hat, wiederholt nun aktiv eine abgeschwächte Reproduktion desselben, 
in der Hoffnung, deren Ablauf selbsttätig leiten zu können."12 

Damit sind wir bei einem entscheidenden Punkt angekommen: Bei der Angst-
bewältigung scheint es ganz allgemein darum zu gehen, eine passiv erfahrene Situ-
ation der Ohnmacht in eine aktive Handlungsmöglichkeit zu verwandeln. Das be-
deutet zugleich, daß die Objektlosigkeit der Angst überwunden werden muß; das 
Handeln muß irgendwo ansetzen können, der Gegner muß sichtbar werden. In 
diesem Sinne transformiert sich Angst in Furcht, und diese theoretische Aussage 
besteht unabhängig davon, ob der alltägliche Sprachgebrauch diese Verwandlung 
mitmacht oder nicht. In Analogiebildung übertragen wir nun diesen Befund in eine 
in sich differenzierte Realangst. Auch auf dem Feld der äußeren Abhängigkeiten des 
Ichs kann man zwischen einer diffusen Weltangst/Geschichtsangst und einer objekt-
bezogenen Furcht unterscheiden. Auch hier geht es darum, das Trauma der Ohn-
macht zu überwinden, die Quelle der Angst zu lokalisieren und angreifbar zu 
machen. Dabei ist der gefürchtete Gegner möglichst so zu wählen, daß er in die 
Reichweite des aktiven Handelns gerät. Die unverfügbare Angst muß verfügbar 
gemacht werden; sie wird es, wenn sich die Ängste an eine greifbare Gestalt an-
heften.  Um etwas genauer zu sehen, in welche Richtung eine Konkretisierung der 
Angst gehen kann, und wie dieser Prozeß mit dem Gefühl der Ohnmacht bzw. der 
Handlungsmöglichkeit zusammenhängt, werfen wir einen kurzen Blick auf die 
Angsttheorie des Paläoanthropologen Rudolf Bilz. 

Die Paläoanthropologie sucht nach Übereinstimmungen im Verhalten von 
Mensch und Tier, nach biologischen Radikalen; vor diesem Hintergrund löst Bilz 
die "im landläufigen Sprachgebrauch als Existenz- oder Daseinsangst" bezeichneten 
Phänomene in sogenannte Urängste auf.13 Diese Urängste scheinen alle miteinander 

                                                           
11 ebd., S. 197 f. 
12 ebd., S. 199 f. 
13 Bilz (1973), S. 11. – Bilz (1974), S. 175 ff. 



Heinz D. Kittsteiner 116

verbunden zu sein; neben der Disgregationsangst und der Verhungerungsangst14 
spielen die Schuldangst und die Angst in der Situation der Ausweglosigkeit eine ent-
scheidende Rolle. Wir nehmen diese beiden letzteren Formen der Angst zum Anlaß 
für einige Überlegungen. Bei Tieren gibt es zwar im eigentlichen Sinne keine 
Schuld-Angst; als eine Vorform bezeichnet Bilz aber die Angst des Ausgestoßenen 
in der Situation des Anstoßgebens, wenn die Artgenossen sich anschicken, über das 
Subjekt herzufallen: Bilz beschreibt tierisches und menschliches Mobbing-Verhal-
ten, bei dem sich Haß und Heiterkeit bei der Ausmerzung normativ abweichender 
Einzelner vermischen. Die Schuld besteht allein im abweichenden Aussehen oder 
Verhalten. Jemand, der – wie Bilz aus seiner Schulzeit berichtet – einen Ziegen-
geruch im Klassenzimmer verbreitet und abstehende Ohren hat, "kann zwar nichts 
dafür"; die Mobbing-Gruppe macht aber diesen feinen Unterschied nicht und grenzt 
ihn schadenfroh und mit gutem Gewissen aus. Hier ist die Vorform der Schuld und 
die Angst vorerst nur auf Seiten des Angegriffenen; auf die Frage nach dem Grund 
der Mobbing-Aggressivität kann die Paläoanthropologie nur antworten, daß die Uni-
formität des Aussehens und des Normen verletzt ist.15  

Mit diesem Befund eines von Uexküll übernommenen Ausmerze-Schemas 
können wir uns nicht zufrieden geben; wir teilen auch nicht die Annahme von Bilz, 
daß solche Urängste kaum modifiziert in die Gegenwart hineinreichen, obgleich zu-
gestanden werden muß, daß die Paläoanthropologie mit ihren Erklärungen einen oft 
verblüffenden Denkanstoß erteilt.16 Wir werden versuchen zu zeigen, daß gerade das 
Mobbing im Namen höchster Kulturwerte geschehen kann, von Kulturwerten, die 
bedroht erscheinen, so daß der Ursprung der Aggressivität nicht etwa überschäu-
mende Kraft – wie Nietzsche sie sich herbeisehnte17 – sondern selbst wiederum 
Angst ist. Im Fall des Mobbing würde dann die Angst der anstoßnehmenden Gruppe 
durch die Handlung überdeckt und bewältigt. Verglichen damit läßt die Angst in 
einer ausweglosen Situation keine Handlungsmöglichkeit mehr zu: das Tier sitzt in 
der Falle, der Mensch in einer hoffnungslosen Lage. Das Tier kann dann den Vagus-
Tod sterben, der Mensch wird weich in den Knien, der Streckertonus versagt, er fällt 
in die "Gebetshaltung". 

Wenn die Beine den sicheren Stand verweigern, kommt der umklammernden 
Hand und einer Fluchtreaktion nach oben Bedeutung zu; Bilz kann sehr schön 
zeigen, daß offenbar der Satz "Das Heil liegt oben" zum internalisierten Primaten-
Einmaleins gehört, das ein für alle Mal gelernt wurde, als der Pithekanthropus in die 
baumlose Savanne geworfen wurde.18 Getreu seiner diagnostischen Tendenz, zu-
mindest analoge Verhaltensweisen in der Gegenwart aufzuspüren, beschreibt Bilz 

                                                           
14 vgl. zur Disgregationsangst den Aufsatz über die "Kuckucks-Terz", Bilz (1974), S. 29 ff. Zur Ver-

bindung der Disgregations- mit der Verhungerungsangst im Verfahren des Aussetzens von alten 
Stammesmitgliedern ebd., S. 191 f. 

15 ebd., S. 177. 
16 ebd., S. 178. 
17 Zum Problem, daß gerade Nietzsches Sehnsucht nach höchster Kraft und froher Gewissenlosigkeit – 

Bilz beruft sich mehrfach auf ihn – vor dem Hintergrund einer geschichtsphilosophischen Verzweif-
lung gelesen werden muß, vgl. Kittsteiner (1993), S. 294-316. 

18 Bilz (1974), S. 291. – Beim Verweis auf die "Gebetshaltung" hat Rudolf Ottos Buch 'Das Heilige' Pate 
gestanden. Ebd., S. 27. 



Die Angst in der Geschichte 117

den Fall eines Ministerialbeamten aus der Zeit des Dritten Reiches – einer timiden 
Natur, der sich aber im Amt ein forsches Auftreten zugelegt hatte – der angesichts 
der militärischen Katastrophe von Stalingrad sein Haus nicht mehr verließ, die 
Uhren angehalten hatte und sich am Schreibtisch festklammerte, die Beine aber 
verkürzt angezogen hielt. In dieser Beugespannung verharrte er: "Ein Zwangsimpuls 
war über ihn gekommen, der die Verkürzung der unteren Extremitäten verlangte. 
Streckte der Mann die Beine aus oder versuchte er den Fußboden zu betreten, so 
steigerte sich die Angst ins Maßlose." Hier sagt die Vernunft, daß der Krieg verloren 
ist und daß alles Handeln vergebens sein wird. Was bleibt, ist eine Ausdruckshal-
tung, die Geborgenheit in der Ohnmacht sucht.19 

Eine erste Zusammenfassung: Es gibt die Kierkegaard/Heideggersche Unter-
scheidung zwischen einer objektbezogenen Furcht und einer objektlosen Angst. Sie 
ist umgangssprachlich nicht durchgängig zu belegen, hat sich aber im gehobenen 
Sprachgebrauch festgesetzt. Die Psychoanalyse neigt dazu, diese Differenz mit der 
Realangst und einer wie immer gearteten inneren Angst [neurotische Angst / Ge-
wissensangst] gleichzusetzen. Wir übernehmen nicht das Schema Innen/Außen, da 
wir auch die äußere Realangst in unbestimmte und bestimmte Ängste aufgliedern. 
Das Interessanteste am Freudschen Ansatz ist für uns die Verbindung einer Trans-
formation der Angst in Furcht mit den Kategorien der Ohnmacht und der Hand-
lungsmöglichkeit. Angst – traumatische Angst – ist gleichzusetzen mit der Unfähig-
keit zu handeln; das Handeln am gefürchteten Objekt scheint dann selbst angstüber-
windend zu sein. Dabei spielt es nicht so sehr eine Rolle, was getan wird, sondern 
daß überhaupt etwas getan werden kann. Ein zeitgenössisches Indiz für diese Hal-
tung ist es, wenn z.B. in einer ökonomischen Krisensituation "Handlungsbedarf" von 
Politikern eingefordert wird. Es ist höchst unwahrscheinlich, daß ihr Handeln aus 
der Krise führen kann. Jedoch allein die mediale Präsenz der (von Zeit zu Zeit aus-
zuwechselnden) Handelnden verbreitet etwas Beruhigung in den Wohnzimmern der 
krisengeschüttelten Nation. 

Aus der Angsttypologie von Bilz wurden zwei exemplarische Situationen aus-
gewählt, in der einmal ein Mobbing-Verhalten die Angst der aggressiven Gruppe zu 
überdecken scheint. Zum andern ging es um den Bericht über die Symptome einer 
Ohnmacht in einer als ausweglos erkannten historischen Lage, in der sich die Angst 
verstärkt. 
 
 
II. Was kann Angst in der Geschichte bedeuten? 
 
In seinem zweibändigen Werk über die Angst im Abendland hat Jean Delumeau ver-
sucht, eine Geschichte der kollektiven Ängste in Europa zwischen dem 14. und dem 
18. Jahrhundert zu schreiben. Wir greifen aus der Fülle seiner Belege ein Motiv 
heraus, das an das Mobbing-Verhalten anknüpft. Auch Delumeau unterscheidet in 
der bekannten Weise zwischen Angst und Furcht: "Die Furcht wird von etwas Be-
stimmtem hervorgerufen, dem man entgegentreten kann. Die Angst hingegen ist die 
schmerzhafte Erwartung einer Gefahr, die um so beunruhigender ist, als man sie 

                                                           
19 ebd., S. 87 ff. u. S. 99. 



Heinz D. Kittsteiner 118

nicht genau definieren kann." In diesem Sinne produzieren die Menschen beständig 
neue Furcht, um der das Ich zersetzenden Angst zu entgehen.20 Delumeau differen-
ziert zwischen den praktisch immer vorhandenen Ängsten, die ganz allgemein aus 
einer mangelnden Naturbeherrschung resultieren, und jenen großen Wellen von 
Angst, die in Zyklen wiederkehren wie Pest, Hungersnöte, Kriege. In diesem be-
lagerten Europa, diesem "Land der Angst" gibt es intellektuelle Instanzen, beispiels-
weise die Kirche, die die Ängste benennen und eine Liste der Handlanger des be-
drohlichen Satans zusammenstellen: der Kreis zieht sich zusammen um Türken, 
Juden, Ketzer und Frauen – die Hexen.21 Große Teile seines Buches sind diesem 
Problem der Suche nach den Schuldigen gewidmet.22 

Es kommt uns hier weniger darauf an, wie Delumeau das Verhältnis von 
Volksaberglauben und inquisitorischem Eingriff der Kirche darstellt; interessant ist 
in unserem Zusammenhang nur, daß er faktisch – ohne es allerdings zu thematisie-
ren – mit der Kategorie einer Re-Personalisierung arbeitet. Die Angst wird – aller-
dings nur vor dem Hintergrund unseres modernen Weltbildes – in einer falschen 
kausalen Zurechnung auf eine verursachende Personengruppe übertragen. Dadurch 
wird das Unverfügbare, z.B. ein Schadensgewitter, eine verhagelte Ernte, in den Be-
reich des abwehrenden Handelns gerückt. Da ist dann, wie der schwäbische Refor-
mator Johannes Brenz beklagt, "gleich Herr Omnes auff der bahn/ schreien und 
ruffen/ nur immer hinweg mit jhnen/ nur zum feur zu."23 

Die "Schuldigen" werden verbrannt – aber die Schaden stiftenden Phänomene 
hören darum nicht auf; in einem langwierigen Prozeß beginnt sich durchzusetzen, 
was unter dem Begriff Aufklärung bekannt ist. In dieser Perspektive bekommt die 
Arbeit Delumeaus einen versöhnlichen Abschluß: die europäische Kultur entspannt 
sich im 18. Jahrhundert. "Seit Galilei und Descartes setzte sich die Vorstellung 
durch, daß die Welt rationalen Gesetzen unterworfen sei [...] Das so sehr gefürchtete 
Ende der Welt war immer noch nicht eingetreten. Die Gefahr, die von den Türken 
drohte, schwand." Und auch im Inneren der belagerten Festung wird es allmählich 
wohnlicher: "Ganz allgemein war man der Suche nach den Feinden Gottes über-
drüssig. Man hatte zuviel des Guten getan [...] Die Diagnose war zum Teil falsch 
und die Angst größer als die Bedrohung gewesen.[...] Eine Christenheit, die sich be-
lagert geglaubt hatte, legte die Waffen aus der Hand."24 Man kann es auch etwas 
anders ausdrücken: Europa hatte seine Weltstellung gefestigt und konnte nun in 
einer Doppelstrategie von Macht und Menschenrechten weiterarbeiten. 

Diese Vorstellung von einer entspannteren Kultur im Zeitalter der Aufklärung 
wird – vornehmlich von der deutschen – Zivilisationskritik in der ersten Hälfte des 
20. Jahrhunderts nicht unbedingt geteilt. Zwar betrachtet man die Neuzeit als einen 

                                                           
20 Delumeau (1985), S. 29 ff. 
21 ebd., S. 38. 
22 "Eine globale Todesangst wurde auf diese Weise in verschiedene Ängste zerlegt, die zwar jede für sich 

furchtbar, aber doch 'benannt' und erklärt waren, denn schließlich hatten die Kirchenmänner sich Ge-
danken darüber gemacht und sie in allen Einzelheiten erläutert." Ebd., S. 39. 

23 Kittsteiner (1991), S. 53. 
24 Delumeau (1985), S. 606 f. 



Die Angst in der Geschichte 119

Prozeß der Ermächtigung des Menschen über die Natur,25 aber dieser prometheische 
Ausgriff scheint gründlich mißlungen zu sein, die "vollends aufgeklärte Erde strahlt 
im Zeichen triumphalen Unheils".26 In seinem Buch Furcht und Angst im Prozeß der 
Aufklärung greift Christian Begemann auf die Thesen Adornos und Horkheimers zu-
rück: "Die Aufklärung, zu deren Absichten es gehörte, die Menschen von der Furcht 
zu befreien, hat Angst geschaffen."27 Begemann kann zeigen, wie die Aufklärer die 
nun veralteten Gestalten der Furcht bekämpfen; aber in ihrer entzauberten Welt 
verliert damit zugleich die Phantasie ihr vormaliges Betätigungsfeld, sie wendet sich 
nach innen und verwandelt sich in eine neue Form phantastischer Angst – Angst 
nicht zuletzt vor dem eigenen Triebleben: "Dem Rückgang der Furcht vor den ver-
meintlichen Mächten der Außenwelt entspricht so das Wachstum der inneren 
Angst".28 

Die Herrschaft über die Natur bringt eine neue Form innerer Angst hervor. Nur 
der psychischen Angst? Es ist dem Schema der Dialektik der Aufklärung geschuldet, 
daß der Begriff der Geschichte und seiner geschichtsphilosophischen Verarbeitung 
bei Begemann eine relativ geringe Rolle spielt. Es läßt sich aber zeigen, daß gerade 
in den Geschichtstheorien der deutschen Aufklärung, die ja im europäischen Ver-
gleich relativ spät liegt, eine zweite Beunruhigung auftritt, die das Entstehen neuer 
Realängste anzeigt. 

Man kann sie so umschreiben: der Prozeß der Zivilisation, der zunehmenden 
Beherrschung der Natur greift nun zwar, er vollzieht sich aber innerhalb von ge-
schichtlichen Strukturen, die selbst nicht planbar sind. Das ist eine nicht zu unter-
schätzende Einsicht, die bei Kant und Hegel zu einer Geschichtskonzeption führt, in 
der das nicht-planbare Chaos sich sozusagen selbst bändigt. Die menschlichen Lei-
denschaften müssen gegen ihren Willen zum allgemeinen Besten wirken. Sie tun 
dies unter den Auspizien einer Naturabsicht oder einer Vorsehung, kurz: einer teleo-
logischen Geschichtskonstruktion in praktischer Absicht. Im Rahmen dieser Teleo-
logie war die Angst, wohin dieser sich beschleunigende Prozeß führen möge, noch 
einmal eingefangen. Die Angst tritt frei wieder hervor, wenn das Vertrauen auf die 
Sinnhaftigkeit der Geschichte schwindet. In den großen Geschichtsdeutungen nach 
Hegel verdüstert sich der Horizont; die Triebkraft der Welt folgt keiner List der Ver-
nunft, sondern einem blinden Trieb-Willen – ganz gleich, ob man ihn negiert, hero-
isch bejaht, oder doch noch versucht, ihn in einer neuen Gesellschaftsform stillzu-
legen. Die Geschichtsentwürfe von Schopenhauer, Nietzsche und Marx sind von der 
späteren Rezeption auseinanderdividiert worden; ihr Grundmotiv ist aber vergleich-
bar – sie reagieren in verschiedener Weise auf den Telosschwund der Geschichte. 
Gerade Nietzsche und Marx wiederholen noch einmal die Bändigungsproblematik 
der klassischen Geschichtsphilosophie; Marx von den Polen "Kapital" und "Prole-
tariat" her, Nietzsche von der Konstruktion eines "souveränen Individuums" aus-

                                                           
25 "Das Neue der neuen Zeit gegenüber der mittelalterlichen christlichen besteht darin, daß der Mensch 

von sich aus und mit eigenem Vermögen sich aufmacht, seines Menschseins inmitten des Seienden im 
Ganzen gewiß und sicher zu werden." Heidegger (1986), S. 164. 

26 Horkheimer & Adorno (1947), S. 13. 
27 Begemann (1987), S. 313. 
28 ebd., S. 271. 



Heinz D. Kittsteiner 120

gehend, wobei Marx dem geschichtsphilosophischen Synergismus mehr verhaftet 
bleibt als Nietzsche.29 

Wenn man also fragt: Was kann Angst in der Geschichte bedeuten, so bildet 
zunächst einmal die Aufklärung eine Barriere. Die Angst vor den unbeherrschbaren 
Naturgewalten schwindet, und mit ihr die nun veraltete Form, diesen Ängsten in 
konkreten Gestalten Ausdruck zu geben. Vor dem Hintergrund einer angstüber-
windenden Transformation von Ohnmacht in Macht hatte die alte Form der Verfol-
gung von Schuldigen sogar ihre Rationalität: Den bedrohlichen Naturphänomenen 
konnte man nichts anhaben, sehr wohl aber ihren greifbaren Verursachern. Vollzieht 
sich aber nun der Prozeß der wachsenden Naturbeherrschung selbst in geschicht-
lichen Strukturen, die ihrerseits wiederum nicht beherrschbar sind, so bricht auch an 
dieser Stelle Angst neu wieder hervor. Angst, traumatische Angst war dadurch cha-
rakterisiert, daß sie überhaupt keinen Ansatz für das menschliche Handeln bietet.  
Ohnmächtig in dynamische Strukturen eingebettet zu sein ist aber das Signum dieser 
neuen Geschichte selbst; kein Geringerer als Kant hat das verdeutlicht, wenn er sagt, 
wir könnten auf die Geschichte zwar nicht unser Handeln, sondern nur unsere Ideen 
erstrecken.30 Diese Ausgangslage hat zu einer ersten Generation von Angstbewälti-
gungsstrategien geführt: nicht wir können zwar handeln, aber ein fremdes Subjekt 
(in dem sich moralphilosophisch umgedeutete Reste des vormaligen Gottesbegriffs 
verbergen) handelt stellvertretend für uns. Schon gegen Ende der ersten Hälfte des 
19. Jahrhunderts geraten diese Konzepte in die Krise; zugleich mit dem Ordnungs-
schwund wird wieder Angst vor dem unverfügbaren Prozeß freigesetzt. Die Angst in 
der Geschichte ist die Angst vor der nicht machbaren Geschichte. 
 
 
III. Macht und Ohnmacht der Massen angesichts der Geschichte 
 
Wer von dieser geschichtstheoretischen Problemstellung herkommt und unterstellt, 
daß das "Ganze" der Geschichte nicht unmittelbar machbar ist, wer also in diesem 
strukturbedingten Nicht-Handeln-Können den Ursprung diffuser Angst in der Ge-
schichte sieht, dem fällt bei den von Gustave Le Bon beschriebenen Eigentümlich-
keiten der "Masse" sofort eines auf: daß "der einzelne in der Masse schon durch die 
Tatsache der Menge ein Gefühl unüberwindlicher Macht erlangt." Le Bon deutet 
dieses Machtgefühl einer "psychologischen Masse" als Verlust der Individualität 
und aller Hemmungen, die dem Einzelnen auferlegt sind: "Schwinden der bewußten 
Persönlichkeit, Vorherrschaft des unbewußten Wesens, Leitung der Gedanken und 
Gefühle durch Beeinflussung und Übertragung in der gleichen Richtung, Neigung 
zur unverzüglichen Verwirklichung der eingeflößten Ideen. Der einzelne ist nicht 
mehr er selbst, er ist ein Automat geworden, dessen Betrieb sein Wille nicht mehr in 
seiner Gewalt hat."31 Diese Deutung der Massen in dem erstmals 1895 veröffentlich-
ten Erfolgsbuch nimmt die bürgerlichen Erfahrungen mit den Revolutionen von 

                                                           
29 Kittsteiner (1993), S. 294-316. 
30 Kant (1968), S. 310. 
31 "Allein durch die Tatsache, Glied einer Masse zu sein, steigt der Mensch also mehrere Stufen von der 

Leiter der Kultur hinab". Le Bon (1951), S. 18 f. 



Die Angst in der Geschichte 121

1848 und 1871 auf, die immer als eine Art Wiederholung der großen Französischen 
Revolution von 1789 gedeutet wurden. Zugleich überwindet Le Bon mit seiner Kon-
zeption der "psychologischen Masse" die auf die Unterschichten gerichtete, bloß kri-
minalistische Darstellung des Verhaltens einer Masse.32 

Sigmund Freud als aufmerksamer Leser Le Bons überträgt dieses "Gefühl un-
überwindlicher Macht" in sein kategoriales Schema: in der Masse gerät das Indivi-
duum unter Bedingungen, die es ihm gestatten, die Verdrängung seiner unbewußten 
Triebregungen abzuwerfen. Mit dem Schwinden der verdrängenden Instanz, des 
"Gewissens" oder des "Verantwortlichkeitsgefühls" schwindet dann auch die "so-
ziale Angst", die nach Freud den Kern der Gewissensbildung ausmacht. Der Über-
gang von der hemmenden Angst zum Gefühl der Macht ist in beiden Fällen allein 
aus der Gegenüberstellung von "Masse" und "Individuum" gewonnen; immer geht 
es um die Veränderung der Eigenschaften des Ichs in der Menge, die als eine Kraft-
zufuhr gedeutet und die dem Umstand geschuldet wird, daß das Individuum gleich-
sam mehrere Stufen "auf der Leiter der Zivilisation" herabsteigt. So entstehe ein 
Gefühl der Allmacht, "für das Individuum in der Masse schwindet der Begriff des 
Unmöglichen."33 

Betrachtet man diese Zusammenhänge jenseits der normativen Perspektive 
"Masse / Individuum" und deutet sie in Hinblick auf die "Angst in der Geschichte", 
dann wird man sagen können: Vorrangig sind die "Massen" Inseln des Machtgefühls 
in einem Meer der Angst auslösenden Unverfügbarkeit. Eine eigenartige Homologie 
stellt sich ein: Der historische Prozeß – daran lassen die geschichtsphilosophischen 
Theorien des 19. Jahrhunderts keinen Zweifel – vollzieht sich unbewußt, "hinter 
dem Rücken" der bewußten Intention der Handelnden. Die "Masse" scheint sich 
dieser Struktur anzugleichen, indem sie ebenfalls das bewußte Handeln transzen-
diert, sich dem Unbewußten überläßt, dadurch aber eine Kraftverstärkung erfährt, 
die es ihr gestattet, zu einer Handlungsmöglichkeit zurückzufinden, die dem bloß 
bewußten Akteur versperrt ist. In der "Masse" entsteht die Illusion, eine Machtver-
stärkung zu erfahren, die es möglicherweise doch gestattet, formend und gestaltend 
auf das "Ganze" der Geschichte einzuwirken. Als Voraussetzung dafür gilt, daß die 
formlose, chaotische Masse selbst zu einer Form findet, daß die vielen Einzelwillen 
und Einzeltriebe unbewußt koordiniert und auf ein Ziel ausgerichtet werden. Die 
Bandbreite der Theorien, die diesen Prozeß beschreiben, ist erheblich: sie changie-
ren zwischen Vorstellungen von einer Bewußtwerdung der Masse in ihrem Kampf 
und ihrer eher manipulativen Beeinflussung durch einen "Führer". Le Bon – der 
"Machiavel" des 20. Jahrhunderts – und Sigmund Freud haben sich vornehmlich mit 
diesem Führermechanismus beschäftigt; Le Bon über die damals kurrenten Vorstel-
lungen von einer "Hypnose", Freud auf dem Wege seiner Theorie der libidinösen 
Identifizierung. Er kommt zu dem Schluß, daß das gesuchte "Bindemittel" einer 
Masse darin besteht, daß sich "ein und dasselbe Objekt an die Stelle des Ichideals 
gesetzt" hat.34 

                                                           
32 Moscovici (1984), S. 71 ff. 
33 Freud (1963b), S. 76 ff. 
34 Moscovici (1984), S. 9 ff. – Freud (1963b), S. 128. 



Heinz D. Kittsteiner 122

Ein wenig auf der Strecke bleibt bei beiden eine Zwischenbetrachtung: Daß die 
Masse in "Bildern" denkt und über Bilder beeinflußt werden kann. Le Bon sagt da-
zu: "Alles, was die Phantasie der Massen erregt, erscheint in der Form eines packen-
den, klaren Bildes [...] Also nicht die Tatsachen erregen die Volksphantasie, sondern 
die Art und Weise, wie sie sich vollziehen. Sie müssen durch Verdichtung – wenn 
man so sagen darf – ein packendes Bild hervorbringen, das den Geist erfüllt und er-
greift." Fast gleichlautend äußert sich Freud. Serge Moscovoci macht in seinem 
Kommentar zu diesen Passagen auf die antike Mnemotechnik und ihre Lehre von 
der wirkungsvollen Bildern, den imagines agentes aufmerksam.35 Es ist, um sich 
diese Zusammenhänge klar zu machen, nicht notwendig, die ganze Geschichte der 
Mnemotechnik zu bemühen, denn die Lehre von den "imagines agentes" bezeichnet 
genau die Schnittstelle zwischen dem "künstlichen Gedächtnis" und dem "natürli-
chen Gedächtnis"; auch das natürliche Gedächtnis – und nur darum geht es hier – 
verfährt schon so, daß es ungewöhnliche, eben "verdichtete Bilder" besser behalten 
kann als nichtssagende und alltägliche.36 

Wenn es nun richtig ist, daß die Masse in derartigen Bildern denkt, und umge-
kehrt durch Bilder beeinflußbar ist, dann muß es auch möglich sein, in diesen Bil-
dern die beiden Funktionen aufzufinden, die ihnen primär zukommen: die Menge zu 
einer Einheit zu verschmelzen und sie zum Handeln anzureizen, ihr einen – jenseits 
der Ohnmacht – greifbaren "Feind" vorzustellen. Diese Bildfindung von "Freund 
und Feind" würde dann so aussehen, daß im ersten Fall die Masse zu einer über-
menschlichen Gestalt verschmilzt, die groß genug wäre, um von ihrer "Insel der 
Macht" aus auf die ganze Welt überzugreifen. Umgekehrt muß der "Feind" sich so 
gestalten, daß er selbst die nicht greifbare Macht der Strukturen personifiziert. Auch 
er muß übermenschlich sein, nicht aber aufgrund genuiner Kraft, sondern aufgrund 
seiner verborgenen Funktion in den Strukturen. Ist er erst einmal ans Licht gebracht, 
verwandelt sich die diffuse Angst in eine überwindbare, weil angreifbare Furcht. 
 
 
IV. Prägnanzbildung 
 
Die in der Tradition der antiken Rhetorik stehende Lehre von den "imagines agen-
tes" empfiehlt die Wahl ungewöhnlicher Bilder, um sich Zusammenhänge besser 
merken zu können; so soll die Einprägung der berühmten Widderhoden in der 
Schrift "Ad Herennium" dazu dienen, nicht zu vergessen, daß bei der Vergiftung 
eines Erblassers Zeugen anwesend waren (testiculi / testes).37 Unser Gebrauch des 
Konzepts der "wirkenden Bilder" weicht von dieser Herkunft ab: Wir wollen da-
runter solche Bildfindungen verstehen, die den Sehgewohnheiten des menschlichen 
Gehirns entgegenkommen, die ihnen sozusagen keinen Widerstand entgegensetzen, 
sondern die Funktionen des Wahrnehmens noch plakativ verstärken. Dazu ist es not-
wendig, sich einige Grundzüge des "Sehens" kurz zu vergegenwärtigen. Denn wir 

                                                           
35 Le Bon (1951), S. 53 f. – Freud (1963b), S. 83. – Moscovici (1984), S.130 f. 
36 "So zeigt die Natur, daß sie durch das gewöhnliche, normale Ereignis nicht aufgerüttelt wird, sondern 

durch eine neue oder auffällige Besonderheit erregt wird." Ad Herennium, zit. n. Yates (1990), S. 18. 
37 ebd., S. 19. 



Die Angst in der Geschichte 123

sehen nicht mit dem Auge, sondern mit dem Gehirn; das ist eine der wesentlichen 
Einsichten der neurobiologischen Forschung. 

Das Sehen gilt heute nicht mehr als passives Aufnehmen von Umweltreizen; es 
ist ein "aktives Hinsehen", ein Durchmustern der Umgebung. Der Wahrnehmungs-
vorgang ist darauf gerichtet, handlungsrelevante Informationen bereitzustellen.38 
Das setzt voraus, daß das, was man wissen will, selbst schon mit in den Prozeß der 
Wahrnehmung eingeht. U. Neisser schreibt in seiner Theorie des "Wahrnehmungs-
zyklus" den Gedächtnisinhalten eine entscheidende Rolle bei der Ordnungsbildung 
im Wahrnehmungsvorgang zu. Das Gedächtnis stellt "antizipierende Schemata" zur 
Verfügung, Ordnungsrahmen, die aber selbst wiederum aus nichts anderem entstan-
den sein können als aus früheren Informationen. Das Erfassen einer Bildsemantik ist 
ohne Gedächtnis nicht möglich.39 Zu fragen ist, wie nun solche Schemata im Ge-
dächtnis entstehen. Innere Bilder, derer man sich "er-innert", können, das zeigen ex-
perimentelle Untersuchungen, genauso "betrachtet" werden wie äußerliche Objekte. 
Offensichtlich benutzen bildhafte Vorstellung und visuelle Wahrnehmung gemein-
sam die gleichen neuronalen Areale des visuellen Systems, so daß sie sich wechsel-
seitig beeinflussen können.40 Die Wahrnehmung selbst erfordert ein Durchlaufen 
von verschiedenen Verarbeitungsstufen von der retinalen Informationsverarbeitung 
bis hin zu den Merkmalsunterscheidungen höherer Ordnung. Im Ergebnis entsteht 
ein doppelter Umgang mit diesen "inneren Bildern". Sie können als solche "ge-
sehen" werden, und sie arbeiten als diese "mentalen Bilder" bei der Wahrnehmung 
neuer äußerer Objekte mit. Die letztere Funktion ist dann gleichbedeutend mit der 
Aussage: "Wir nehmen stets durch die 'Brille' unseres Gedächtnisses wahr; denn das, 
was wir wahrnehmen, ist durch frühere Wahrnehmung entscheidend mitbestimmt."41 

Entscheidend scheint aber zu sein, daß diese inneren Bilder durchaus nicht sta-
tisch sind. Sie verändern sich – und zwar in Richtung auf eine "Prägnanzbildung". 
Um diesem Phänomen näherzukommen, werfen wir kurz einen Blick auf einige 
Thesen der sogenannten "Affektlogik". Die Affektlogik stellt sich die Aufgabe, 
Denken und Gefühle bei psychischen Vorgängen nicht getrennt, sondern im Zusam-
menhang aufzufassen. Unter Bezug auf Freud, Maturana und Piaget kommt L. 
Ciompi zu dem Schluß, daß kognitive Schemata immer zugleich mit affektiven 
Schemata verbunden sind. Denk- und Handlungsprogramme bilden sich gemeinsam 
mit Gefühlshierarchien heraus. Interessant ist nun, daß bei der emotionalen Einfär-
bung von Denkinhalten "Bilder" eine große Rolle spielen. Innere Bilder sind Reprä-
sentanzen von affektgetönten Gefühls- und Denkfunktionen, die bei Menschengrup-
pen mit einer gemeinsamen Vergangenheit in etwa übereinstimmen. Stark emotional 
beladene Bezugssysteme rufen dann automatisch diese inneren Bilder hervor. "So 
wecken z.B. Worte wie 'Kommunismus' oder 'Kapitalismus', 'Juden', 'Araber', 'Na-
tionalsozialismus' usw. je nach Herkunft, d.h. nach dem Erfahrungsbereich des Zu-
hörers sofort, oft weitgehend unbewußt, ganz bestimmte positive oder negative 
Affekte, die die ganze 'Einstellung' – ein sehr aufschlußreiches Wort! – des Be-

                                                           
38 Ritter (1987), S. 9. 
39 Neisser (1979), S. 26 u. S. 50. 
40 Finke (1987), S. 178-185. 
41 Roth (1991), S. 147. 



Heinz D. Kittsteiner 124

troffenen und damit die Art, wie er mit dem in Frage stehenden Thema umgehen 
wird, bestimmen. Äquilibrierte affektiv-kognitive Bezugssysteme bilden somit 
eigentliche 'Gestalten', die selbst durch bloße Teile regelmäßig als Ganze aktiviert 
werden."42 

Worauf es in unserem Zusammenhang vor allem ankommt, ist der Begriff der 
"Gestalt". Erfahrungen werden offenbar zu inneren Bildern verdichtet, die dann wie-
derum als "Schema" neue Wahrnehmungen ordnen und präfigurieren. "Unser ganzes 
Gedächtnis" – sagt J. v. Uexküll – "ist wie der Schnürboden eines Theaters mit Ku-
lissen, mit Schematen angefüllt, die gelegentlich auf der Bühne des Bewußtseins er-
scheinen, freilich nicht in eigener Person, sondern gekleidet in die Inhaltsqualitäten 
unseres Gemütes."43 Bei der Frage nach der Genese solcher Schemata kann die Ge-
staltpsychologie weiterhelfen. Die Gestaltpsychologie hat die Unterschiede zwi-
schen Reizstrukturen und deren Reproduktion aus dem Gedächtnis untersucht "und 
die dabei auftretenden Veränderungen, Verzerrungen und Umstrukturierungen nicht 
als zufällig, sondern als Ausdruck der eigendynamischen Organisationstendenzen 
des kognitiven Systems angesehen und erklärt." Bei diesen Untersuchungen kommt 
die Gestaltpsychologie zu dem Ergebnis, daß "unstrukturiert vorgegebenes Gedächt-
nismaterial überwiegend strukturiert reproduziert wird." Komplexe Wahrnehmungen 
bleiben nicht in ihrem ursprünglichen Zustand, sondern tendieren bei der Reproduk-
tion zu größerer Regelmäßigkeit und Prägnanz."44 Damit haben wir das entschei-
dende Wort: Wir müssen davon ausgehen, daß jene inneren Bilder, die von affektiv-
kognitiven Bezugssystemen abgerufen werden, durch Übersteigerung einzelner, be-
sonders auffälliger Züge zu "prägnanten" Gestalten umgebildet werden. Wirkende 
Bilder in diesem Sinne sind aus Erfahrung entstandene innere Schemata, die den 
Prozeß einer Prägnanzbildung durchlaufen haben und die nun wiederum ordnungs-
stiftend in die Wahrnehmung eingehen. 
 
 
V. Synergistische Allegorien, heroische Gestalten und entdeckte Personen 
hinter den Strukturen 
 
Betrachtet man einige dieser Bilder, die etwas darüber aussagen, wie die Menschen 
mit ihrer "Geschichte" umgehen wollen, dann wird man im 19. Jahrhundert einen 
Typus vorherrschend finden, den ich als "synergistische Allegorie" bezeichnen 
möchte. Ihr Grundmodell ist Delacroix' "Die Freiheit führt das Volk" – sie ist in 
unzähligen Abkömmlingen und Varianten reproduziert worden und hat sich längst 
zu einem inneren Schema verfestigt. Dieses Grundmodell ist noch im Sinne der 
klassischen Geschichtsphilosophie gedacht: das Telos des Prozesses marschiert 
selbst in den Reihen der Erstürmer der "Pont d’Arcole" mit, als "allégorie réelle", als 
Wegweiser und als Kraftverstärkung. Wie Heinrich Heine sofort erfaßt hat, wird 
durch diese Mitwirkung des erhabenen Geschehens selbst das Volk, die "crapüle" 
geadelt und aufgewertet. Die Masse wird zum "Volk". Man kann das an dem Erleb-

                                                           
42 Ciompi (1986), S. 396. 
43 Uexküll (1973), S. 121. 
44 Stadler & Kruse (1991), S. 255. 



Die Angst in der Geschichte 125

nishintergrund bei Delacroix selbst nachweisen: als er am 27. Juli 1830 an der Pont 
d'Arcole spaziert, zeigt er seinem Begleiter angstvoll finstere Typen, die auf dem 
Straßenpflaster Säbel und Degen wetzen. Als er jedoch über Notre-Dame die Tri-
kolore wehen sieht, hält es den Anhänger Napoleons nicht länger, "da trat Begeiste-
rung an die Stelle seiner Furcht und er glorifizierte das Volk, das ihn eben noch er-
schreckt hatte." Synergistisch ist dieser Typus der Allegorie, weil die Geschichte 
selbst noch mithilft, die Aktionen der Masse zu unterstützen.45 

Es wäre genauer zu untersuchen, wann diese mit-helfenden Gestalten zurück-
treten hinter Figuren, die aus der "Masse" unmittelbar hervorgehen und die, selbst 
wenn sie noch aus dem traditionellen Arsenal der Allegorien stammen, eine Form-
veränderung insofern durchmachen, als nun nicht mehr der Prozeß hinter dem 
Rücken symbolisiert wird, sondern die "Inseln der Macht" im allgemeinen Meer der 
Ohnmacht. Ich halte das für eine entscheidende Differenz, die voraussetzt, daß das 
Vertrauen auf die Geschichte geschwunden ist, so daß nun von einer festen Bastion 
aus gegen den ganzen Prozeß angekämpft werden muß. Die theoretische Grund-
legung dieses Denkens findet sich schon in der "Zweiten unzeitgemäßen Betrach-
tung" bei Nietzsche, wenn der Geschichte das "Leben" entgegengestellt wird, vor 
dessen Richtstuhl sie sich zu verantworten hat. Die Konsequenz ist auch deutlich: 
Wenn die Geschichte nicht mehr mithilft, humane Ziele zu realisieren, wenn der 
ganze Prozeß als dem Leben feindlich erscheint, dann genügt kein Mitgehen mit der 
Geschichte mehr, dann muß verdoppelte Kraft aufgewendet werden, um sich dem 
ganzen unheilvollen Prozeß entgegenzustellen. Dann helfen keine Menschen mehr, 
dann müssen Übermenschen das Werk vollbringen. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
werden die Gestalten – beispielsweise auf den Plakaten der Arbeiterbewegung – 
immer "heroischer". Ich würde hier zwischen einer evolutiven und einer heroischen 
Moderne zu unterscheiden, die genau in dieser Stellung zur Geschichte voneinander 
abweichen.46 

Sieht man sich die politischen Plakate aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts unter diesem Aspekt an, dann sind es vier Gestalten, die immer wiederkehren: 
Der "Riese Proletariat", der Soldat, der Kapitalist – und der "Jude", wobei der Jude, 
je nach politischer Ausrichtung der Darstellung, mit dem Kapitalisten oder dem 
Sozialisten verschmelzen kann. Die Bewertung ist zumeist eindeutig: Arbeiter und 
Soldaten sind "Volkstumsgestalten", in der die Masse ihre "Form" findet. Sie sind 
positiv gezeichnet und mit einer Kraft ausgestattet, die eben jenes Übergreifen auf 
den Geschichtsprozeß nahelegt. Der "Feind" ist ebenfalls übermächtig, seine Macht 
ist aber die eines Agenten hinter der Bühne. Auch hier drängen sich "Bilder" auf, die 
dem oben skizzierten Schema folgen, daß sie die Angst in der Geschichte in Furcht 
verwandeln, insofern sie eine "Gestalt" hinter den Strukturen sichtbar machen, auf 
die sich das angreifende Handeln ausrichten kann. Wenigstens an einem Beispiel 
soll diese Verfahrensweise exemplifiziert werden. 

                                                           
45 Kittsteiner (1992), S. 147-171. – Zur Bildgeschichte vgl. Hadjinicolaou (1991). 
46 vgl. dazu Kittsteiner (1996), S. 48-75. – Daß um die Jahrhundertwende die "weiblichen Allegorien" 

hinter maskulinen Kraftgestalten zurücktreten, ist dargestellt bei: Zeller (1988), dort allerdings nicht 
mit geschichtstheoretischen Überlegungen in Zusammenhang gebracht. 



Heinz D. Kittsteiner 126

Der gerade als Exponent der Moderne wiederentdeckte tschechische Maler František 
Kupka hat in seiner noch vom Jugendstil dominierten Frühzeit Illustrationen und 
Karikaturen für verschiedene französische Zeitungen geliefert, unter anderem für die 
satirische Zeitschrift "L'Assiette au Beurre". Dort erscheint 1902 eine Nummer, die 
ganz der Macht des Geldes gewidmet ist. "L'Argent" ist personifiziert als ein teils 
menschliches, teils auch froschartiges Monster, das im Schnitt des Gesichtes, vor 
allem der Nase, unverkennbar "jüdische" Züge trägt. 
 

 
 

Abbildung 1: "Liberté" 47 

                                                           
47 Lithografie von Franz Kupka, aus: L'Assiette au Beurre, Nr. 41 (11. Januar 1902), S. 647. 



Die Angst in der Geschichte 127

Das "Geld" ist keine sachliche Macht mit seinen verschiedenen Funktionen, die 
unabhängig vom Willen der Geldbesitzer unter dem Zwang der Konkurrenz sich 
durchsetzen – wie Marx es analysiert hatte – , sondern das Schwergewicht wird auf 
die bewußt-unheilvollen Operationen des Geld-Kapitalisten gerichtet. Der wiederum 
ist am "semitischen Typus" personalisiert. Die Darstellung folgt zunächst den drei 
Schlagworten der Französischen Revolution – Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit – 
und enthüllt, was unter der Herrschaft jenes Monstrums daraus geworden ist. Die 
"Liberté" hat sich in einen personifizierten Geldsack verwandelt, der alle Macht des 
Staates zu seinem Schutz  um sich versammelt; die Fabriken im Hintergrund 
gehören ihm selbstverständlich auch. Die Arbeiter sind durch einen von Kanonen 
aufrechterhaltenen Sicherheitsabstand von ihm getrennt (Abb. 1). "Egalité" zeigt 
wiederum das Geld, das den Griffel führt, wenn Gesetze "im Namen des Volkes" 
erlassen werden. "Fraternité" besteht darin, daß das "Geld" dem Arbeiter ein Joch 
zuwirft, damit er sich unter jene anderen einreihen kann, die den Wagen der 
Knechtschaft ziehen. Das Schlußbild des Heftes zeigt das abgehäutete Gesicht des 
Monsters auf einen Schild genagelt, das die triumphierende "Marianne" trägt, die 
dem vom "Geld" befreiten Volk den Weg zur "Humanitas" weist.48 Den deutschen 
Sozialdemokraten gefiel die erste dieser Darstellungen so gut, daß sie sie in einer 
ihrer Mai-Festzeitungen reproduzierten.49 

Aber auch andere übernahmen – mit verdeutlichenden Modifikationen – den 
Grundzug dieser Bildfindung. Ein Wahlplakat des "Völkischen Blocks" von 1924 
zeigt unverkennbare Anlehnungen (Abb. 2). Im Hintergrund wieder die Fabriken, 
die sogar relativ genau abgekupfert sind. Die Riesengestalt in der Masse sitzt nun 
nicht mehr, sondern sie steht. Der breite Mund, die buschigen Augenbrauen, der auf-
geblähte Geld-Bauch – alles wie bei Kupka. Nur sind die Accessoires jetzt eindeu-
tiger gesetzt: Die Gestalt trägt den Bowlerhut des "Kapitalisten" – und damit es auch 
jeder begreift, hängt an seiner Uhrkette ein Davidstern. Die entscheidende Verände-
rung betrifft die Hände: Eigentlich hat die Gestalt gar keine Hände, sondern an ihrer 
Stelle spannen sich Drähte über das "Volk" und legen sich als Schlingen um seinen 
Hals. Andrerseits wird die Gestalt aber nicht mehr von einer überwältigenden Staats-
macht geschützt. Sie ist im Hintergrund als "Drahtzieher" immer noch vorhanden; 
die Aufforderung, den "Völkischen Block" zu wählen, zeigt aber schon, wie man 
sich ihrer entledigen kann.50 

Als letztes, fernes Echo dieser Bild-Gestalt sei auf die "Britischen Bilder" von 
A. Paul Weber verwiesen (Abb. 3). Aus der innenpolitischen Bedrohung ist eine 
außenpolitische geworden. Nun steht der furchtbare Geld-Jude auf der andren Seite 
des Kanals; die ursprünglich auf das Proletariat gerichteten Kanonen sind wieder da 
– als Bedrohung der Deutschen insgesamt. Genau besehen steht er aber – mit dem 
alten von Kupka vorgezeichneten Gesicht – jenseits eines Haufens von Schrott. Ver-
rottete Panzer, abgestürzte Flugzeuge. Das Bild erinnert an den Mythos von Dünkir-
chen. Die Figur steckt trotzig die eine Hand in die Tasche und bündelt das Geld in 

                                                           
48 L'Assiette au Beurre (1902), S. 647-649 u. S. 660. – Zu Kupka vgl.: Kosinski & Andel (1997). 
49 Achten (1980), S. 117. 
50 Arnold (1981), S. 45. 



Heinz D. Kittsteiner 128

der anderen Hand. Aber die gewohnte Geste – das suggeriert A. Paul Weber – wird 
nicht mehr viel nützen. Eigentlich befindet sie sich schon in der Defensive.51 
 

 
 

Abbildung 2: "Der Drahtzieher" 52 
 
Das Handeln hat eingesetzt – es hat ganz anders eingesetzt, als aus diesen Bildern zu 
erkennen ist. Die Nationalsozialisten haben selbstverständlich nicht die Macht des 
Kapitals beseitigt, sondern sich an der "Gestalt" vergriffen, die sie hinter dem 
"Kapital" zwanghaft glaubten wahrnehmen zu müssen. Ihre Angst vor der Ge-
schichte hatte sich in Furcht transformiert. Ohnmächtig gegenüber den wirklichen 
Weltmächten, die sie ihrer Ideologie gemäß als "verjudet" dargestellt hatten,53 haben 
sie stellvertretend diejenigen der gleichen "Rasse" umgebracht, die sich in ihrer 
Macht befanden. Je länger der Krieg dauerte, je ungewisser sein Ausgang wurde, 

                                                           
51 Weber (1943), S. 42. 
52 Wahlplakat des "Völkischen Blocks" 1924, Sign. M.E., aus: Anschläge. Politische Plakate in Deutsch-

land bis 1970 (Frankfurt / Wien / Zürich 1972), S. 45. (Anm. d. Hrsg.: Das Plakat ist im Original 
farbig. Die in den Armstümpfen endenden Fäden sind dunkelrot.) 

53 vgl. dazu: Kittsteiner (1997), S. 599-617. 



Die Angst in der Geschichte 129

desto mehr schob sich diese Ausrottung der Juden als sein letzter Zweck in den Vor-
dergrund. Was hatte Hitler 1942 gesagt? "Was immer auch der Kampf mit sich brin-
gen oder wie lange er dauern mag, dies wird sein endgültiges Ergebnis sein."54 Die 
Bildstrategie der Re-Personalisierung anonymer Strukturen hat ihren nicht zu unter-
schätzenden Anteil an diesem Resultat. 
 

 
 

Abbildung 3: "Der Börsenjobber" 55 
 
 
Literaturangaben 
 
Achten, Udo (Hg., 1980): Zum Lichte empor. Mai-Festzeitungen der Sozialdemokratie 1891-1914 (Ber-

lin/Bonn 1980). 

Aly, Götz (1995): 'Endlösung'. Völkerverschiebung und der Mord an den europäischen Juden (Frank-
furt/M. 1995). 

Arnold, Friedrich (Hg., 1981): Anschläge. Politische Plakate in Deutschland 1900 - 1970 (Darmstadt 
1981). 

Begemann, Christian (1987): Furcht und Angst im Prozeß der Aufklärung. Zu Literatur und Bewußtseins-
geschichte des 18. Jahrhunderts (Frankfurt/M. 1987). 

Bergenholtz, Henning (1980): Das Wortfeld 'Angst'. Eine lexikographische Untersuchung mit Vorschlä-
gen für ein großes interdisziplinäres Wörterbuch der deutschen Sprache (Stuttgart 1980). 

                                                           
54 Proklamation Hitlers an die NSDAP, zit. n. Aly (1995), S. 404. 
55 A. Paul Weber, aus: A. Paul Weber: Britische Bilder. 48 politische Zeichnungen (Berlin 1943), S. 42. 



Heinz D. Kittsteiner 130

Bilz, Rudolf (1973): Wie frei ist der Mensch? Paläoanthropologie Bd. I/1 (Frankfurt/M. 1973). 

Bilz, Rudolf (1974): Studien über Angst und Schmerz. Paläoanthropologie Bd. I/2 (Frankfurt/M. 1974). 

Ciompi, Luc (1986): Zur Integration von Fühlen und Denken im Licht der 'Affektlogik'. Die Psyche als 
Teil eines autopoietischen Systems. In: Kisker, K., et al. (Hg.): Psychiatrie der Gegenwart, Bd. 1 
(Heidelberg / New York / Tokyo 1986). 

Delumeau, Jean (1985): Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Ängste im Europa des 14. bis 
18. Jahrhunderts (Reinbek bei Hamburg 1985), 2 Bde. 

Finke, Roland A. (1987): Bildhaftes Vorstellen und visuelle Wahrnehmung. In: Ritter, Manfred (Hg.): 
Wahrnehmung und visuelles System (Heidelberg 1987), S. 178-185. 

Freud, Sigmund (1963a): Massenpsychologie und Ich-Analyse. In: Gesammelte Werke. Chronologisch 
geordnet. Hrsg. Anna Freud, Edward Bibring u.a. (Frankfurt/M. 1963 ff.), Bd. XIII. 

Freud, Sigmund (1963b): Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. In: Gesammelte Werke. 
Chronologisch geordnet (Frankfurt/M. 1963 ff.), Bd. XI. 

Hadjinicolaou, Nicos (1991): Die Freiheit führt das Volk von Eugène Delacroix. (Dresden 1991). 

Heidegger, Martin (1953): Sein und Zeit. (Tübingen, 7. Aufl. 1953). 

Heidegger, Martin (1986): Nietzsche: Der europäische Nihilismus. In: GA Bd. 48 (Frankfurt/M. 1986), S. 
164. 

Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W. (1947): Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente 
(Amsterdam 1947). 

Kant, Immanuel (1968): Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht 
für die Praxis. (Akademie-Textausgabe, Berlin 1968), Bd. VIII. 

Kierkegaard, Sören (1981): Der Begriff Angst. In: Gesammelte Werke. Hg. Hirsch, E. / Gerdes, Hayo, 
Abt. 11/12 (Gütersloh 1981). 

Kittsteiner, Heinz Dieter (1991): Die Entstehung des modernen Gewissens. (Frankfurt/M., Leipzig 1991). 

Kittsteiner, Heinz Dieter (1992): Die geschichtsphilosophische Allegorie des 19. Jahrhunderts. In: van 
Reijen, Willem (Hg.): Allegorie und Melancholie (Frankfurt/M. 1992), S. 147-171. 

Kittsteiner, Heinz Dieter (1993): Nietzsches 'souveränes Individuum' in seiner 'plastischen Kraft'. Inter-
nationale Zeitschrift für Philosophie (Hg. Figal, G. / Rudolph, E.), Heft 2 (1993), S. 294-316. 

Kittsteiner, Heinz Dieter (1996): Erinnern – Vergessen – Orientieren. Nietzsches Begriff des 'umhüllen-
den Wahns' als geschichtsphilosophische Kategorie. In: Borchmeyer, Dieter (Hg.): "Vom Nutzen 
und Nachteil der Historie für das Leben". Nietzsche und die Erinnerung in der Moderne (Frank-
furt/M. 1996), S. 48-75. 

Kittsteiner, Heinz Dieter (1997): Heideggers Amerika als Ursprungsort der Weltverdüsterung. Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie, Heft 4 (1997), S. 599-617. 

Kosinski, Dorothy / Andel, Jaroslav (1997): František Kupka. Die abstrakten Farben des Universums 
(Ostfildern bei Stuttgart 1997). 

L’Assiette au Beurre (1902), Nr. 41. 11. Januar 1902. 

Le Bon, Gustave (1951): Psychologie der Massen. (Stuttgart 1951). 

Moscovici, Serge (1984): Das Zeitalter der Massen. Eine historische Abhandlung über die Massenpsy-
chologie (München / Wien 1984). 

Neisser, Ulrich (1979): Kognition und Wirklichkeit. Prinzipien und Implikationen der kognitiven Psycho-
logie. Mit einer Einführung von Hans Aebli (Stuttgart 1979). 

Ritter, Manfred (Hg., 1987): Wahrnehmung und visuelles System. (Heidelberg 1987). 

Roth, Gerhard (1991): Neuronale Grundlagen des Lernens und des Gedächtnisses. In: Schmidt, Siegfried 
J. (Hg.): Gedächtnis. Probleme und Perspektiven der interdisziplinären Gedächtnisforschung 
(Frankfurt/M. 1991). 



Die Angst in der Geschichte 131

Stadler, Michael / Kruse, Peter (1991): Visuelles Gedächtnis für Formen und das Problem der Bedeu-
tungszuweisung in kognitiven Systemen. In: Schmidt, Siegfried J.(Hg.): Gedächtnis. Probleme und 
Perspektiven der interdisziplinären Gedächtnisforschung (Frankfurt/M. 1991), S. 250-266. 

Uexküll, Jakob von (1973): Theoretische Biologie. Mit einem Vorwort von Rudolf Bilz (Frankfurt/M. 
1973). 

Weber, A. Paul (1943): Britische Bilder. 48 Politische Zeichnungen (Berlin 1943). 

Yates, Frances A. (1990): Gedächtnis und Erinnern. Mnemotechnik von Aristoteles bis Shakespeare 
(Weinheim 1990). 

Zeller, Ursula (1988): Die Frühzeit des politischen Bildplakats in Deutschland (1848-1918). (Stuttgart 
1988). 


	Heinz D. Kittsteiner
	Die Angst in der Geschichte

	I. Angst, Furcht, Angstbewältigung und Handlung
	
	
	III. Macht und Ohnmacht der Massen angesichts der Geschichte
	IV. Prägnanzbildung



	Literaturangaben

