Heinz D. Kittsteiner

Die Angst in der Geschichte
und die Re-Personalisierung des Feindes'

I. Angst, Furcht, Angstbewiltigung und Handlung

Es gibt eine philosophische Tradition, die darauf besteht, Angst von Furcht genau
unterscheiden zu kénnen. Wir betrachten sie kurz bei Kierkegaard und Heidegger,
wobei es uns nur um die Differenz dieser beiden Begriffe, nicht um die jeweiligen
theoretischen Zusammenhénge gehen kann. Kierkegaard hatte gesagt: "Man sieht
den Begriff Angst nahezu niemals in der Psychologie behandelt, ich muf3 daher
darauf aufmerksam machen daB3 er ganz und gar verschieden ist von Furcht und
dhnlichen Begriffen, die sich auf etwas Bestimmtes beziehen, wohingegen die Angst
die Wirklichkeit der Freiheit als Moglichkeit fiir die Mdglichkeit ist."* Ausgehend
von dieser Sprachregelung hat sich die Angst sozusagen als die erhabenere philo-
sophische Kategorie durchgesetzt, denn fiir Kierkegaard ist die Moglichkeit geféhr-
licher als alle Endlichkeit, und allein diese Bildung an der Unendlichkeit der Mog-
lichkeit kann zum Glauben zuriickfithren.’ In verwandelter Weise hat Heidegger
diese Unterscheidung aufgenommen.

Furcht — das Wovor der Furcht — ist ein innerweltlich Begegnendes von der
Seinsart des Zuhandenen, des Vorhandenen oder des Mitseins; zum Wortfeld der
Furcht gehort das Erschrecken, das Grauen und das Entsetzen.' Hingegen ist das
Wovor der Angst vollig unbestimmt; nichts Innerweltliches ist es, wovor die Angst
sich @ngstigt, denn: "wovor die Angst sich dngstet, ist das In-der-Welt-sein selbst".’
Zugleich rettet die Angst das Dasein vor dem verfallenden Aufgehen in der Welt; sie
durchbricht die "alltdgliche Verlorenheit in das Man" und stellt das Dasein in die
Moglichkeit des eigentlichen Ganzseinkonnens in der "Entschlossenheit als des
verschwiegenen, angstbereiten Sichentwerfens auf das eigenste Schuldigsein."®
Auch hier scheint wieder die gleiche sprachliche Normierung durch: die Furcht ver-
bleibt in einem objektbezogenen, vergleichsweise trivialen Rahmen; erst die Angst
bringt das Dasein vor die Frage nach seinem eigentlichen Seinkénnen.

Es ist nun relativ einfach zu zeigen, dafl diese theologisch-philosophische
Unterscheidung zwischen einer objektbezogenen Furcht und einer unbestimmten,
auf jeden Fall aber tiefer liegenden Angst mit dem gewohnlichen Sprachgebrauch
nicht iibereinstimmt. Denn was hat man vor einem bissigen Hund? Angst und nicht

! Erstver(')ffentlichung _1:n: Eickenrodt, Sabine / Porombka, Stephan / Scharnowski, Susanne (Hg.): Uber-
setzen, Ubertragen, Uberreden. Wiirzburg 1999, S. 145-162.

% Kierkegaard (1981), S. 40.

? ebd., S. 161 ff.

4 Heidegger (1953), S. 140 ff.

> ebd., S. 187.

6 ebd., S. 189 u. 301.

Jahrbuch fiir Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 113-131 Mattes Verlag, Heidelberg



114 Heinz D. Kittsteiner

etwa Furcht.! Das bedeutet aber nicht, da man mit der philosophischen Differen-
zierung nicht arbeiten kann. Wir wollen die beiden Bereiche nicht statisch, sondern
dynamisch auffassen, also davon ausgehen, daB beispielsweise Angst in eine Art
von Furcht verwandelt werden kann. Wir betrachten diese Transformation als die
Grundlage der noch zu erlduternden Kategorie der Re-Personalisierung und messen
ihr im Zusammenhang mit der Frage nach einer Angst in der Geschichte hohe Be-
deutung zu. Um diesem Problemkomplex ndher zu kommen, streifen wir die Angst-
theorien von Sigmund Freud und von Rudolf Bilz.

Im Rahmen seiner ersten Triebtheorie unterscheidet Freud die "Realangst" von
der "neurotischen Angst", wobei der Realangst eine engere Verbindung mit der
objektbezogenen Furcht zukommt. Sie gilt als eine AuBerung des Selbsterhaltungs-
triebes und Freud diskutiert sie unter dem Aspekt der ZweckmaiBigkeit. ZweckmaBig
bei drohender Gefahr ist aber nur die kithle Abwégung der eigenen Kraft, um die
Entscheidung: Flucht oder Verteidigung treffen zu konnen. Realangst ist bedingt
vom "Stande unseres Wissens und von unserem Machtgefiihl gegen die Aulenwelt."
Eine duflere, tiberwiltigende Macht kann Angst, Furcht und Schreck hervorrufen;
eine angemessene Angstbereitschaft kann vor einer plétzlichen Uberrumpelung
schiitzen, in gewisser Weise verhindert sie den Schrecken. Demgegeniiber bestimmt
Freud die neurotische Angst als frei flottierende Angst, die bereit ist, sich an irgend-
einen passenden Vorstellungsinhalt anzuhingen.® Es bilden sich Phobien aus oder
zeremonielle Zwangshandlungen; das Ich — auf der Flucht vor dem inneren An-
spruch seiner Libido — projiziert die Angst nach auflen, und erreicht in der Symp-
tombildung eine gewisse Bindung der Angst. In der Symptombildung sicht Freud
eine Verbindung zwischen Realangst und innerer Angst; das Ich behandelt die
innere Gefahr so als ob sie eine duBere wire.” Diesen Hinweis gilt es aufzunehmen,
wenn auch in verwandelter Art: wir miissen fragen, ob es Mechanismen gibt, nach
denen sich eine frei flottierende Angst vor dem In-der-Welt-Sein, eine Angst in der
Geschichte, sich an Gestalten, an passende Vorstellungsinhalte anhéngen kann,
anders gesagt, ob es einen Zusammenhang zwischen Symptombildung und Symbol-
bildung gibt.

Einen Fingerzeig fiir eine solche Dynamik liefert Freud selbst, wenn er in
seiner spateren Triebtheorie die Angst nach dem dreistufigen Modell des seelischen
Apparats einteilt; er spricht nun von der Realangst, der neurotischen Angst und der
Gewissensangst und ordnet sie den drei Abhdngigkeiten des Ichs von der AufBlen-
welt, vom Es und vom Uber-Ich zu. Nun wird das Ich zur eigentlichen Stitte der
Angst; ohnméichtig steht es den beiden iiberméchtigen Instanzen, dem Es und dem
Uber-Ich gegeniiber.'” Ohnmacht und Hilflosigkeit spielen auch im Verfahren der
Angstbewiltigung eine entscheidende Rolle, bei dem es wiederum um das Verhilt-
nis von Realangst und neurotischer Angst geht. Um es zu charakterisieren, iiber-
nimmt Freud die geldufige Unterscheidung zwischen Angst und Furcht: "Die Angst
hat eine unverkennbare Beziehung zur Erwartung; sie ist Angst vor etwas. Es haftet

7 Bergenholtz (1980), S. 65 fF.
8 Freud (1963a), S. 408-412.
% ebd., S. 420.

10 ebd., s. 120 F.



Die Angst in der Geschichte 115

ihr ein Charakter von Unbestimmtheit und Objektlosigkeit an; der korrekte Sprach-
gebrauch dndert selbst ihren Namen, wenn sie ein Objekt gefunden hat, und ersetzt
ihn dann durch Furcht.""" In diesem Modell sind Angst und Furcht dynamisch ver-
bunden; Angst kann in Furcht transformiert werden — wenn sie ein Objekt gefunden
hat. Realangst ist Angst vor einer Gefahr, die wir kennen; die Quelle der neuroti-
schen Angst ist unbestimmt, sie muf erst gesucht werden. Das Auffinden der Quelle
hingt zusammen mit der Wiederholung der angstauslosenden Situation. Als den
Kern einer Gefahrensituation — das betont Freud nochmals — betrachtet er das Ver-
haltnis der Bedrohung zur eigenen Kraft, im Ernstfall das Eingestindnis der Hilf-
losigkeit. Die Erfahrung der Hilflosigkeit ist eine traumatische Situation; wird in
einer Gefahr ein solches Trauma erwartet, erinnert sich das Ich an friiher erfahrene
traumatische Erlebnisse in einem Angstsignal; es stellt sich dann auf die Gefahr ein.
Diese antizipierte Verabreichung des Traumas — gleichsam in homdopathischer
Dosis — verfolgt aber einen bestimmten Zweck: "Das Ich, welches das Trauma
passiv erlebt hat, wiederholt nun aktiv eine abgeschwéchte Reproduktion desselben,
in der Hoffnung, deren Ablauf selbsttitig leiten zu konnen."'?

Damit sind wir bei einem entscheidenden Punkt angekommen: Bei der Angst-
bewiltigung scheint es ganz allgemein darum zu gehen, eine passiv erfahrene Situ-
ation der Ohnmacht in eine aktive Handlungsmoéglichkeit zu verwandeln. Das be-
deutet zugleich, dal die Objektlosigkeit der Angst liberwunden werden muf}; das
Handeln muf} irgendwo ansetzen kdnnen, der Gegner muf} sichtbar werden. In
diesem Sinne transformiert sich Angst in Furcht, und diese theoretische Aussage
besteht unabhédngig davon, ob der alltédgliche Sprachgebrauch diese Verwandlung
mitmacht oder nicht. In Analogiebildung {ibertragen wir nun diesen Befund in eine
in sich differenzierte Realangst. Auch auf dem Feld der duferen Abhdngigkeiten des
Ichs kann man zwischen einer diffusen Weltangst/Geschichtsangst und einer objekt-
bezogenen Furcht unterscheiden. Auch hier geht es darum, das Trauma der Ohn-
macht zu lberwinden, die Quelle der Angst zu lokalisieren und angreifbar zu
machen. Dabei ist der gefiirchtete Gegner mdglichst so zu wihlen, daB er in die
Reichweite des aktiven Handelns gerdt. Die unverfligbare Angst muf verfiigbar
gemacht werden; sie wird es, wenn sich die Angste an eine greifbare Gestalt an-
heften. Um etwas genauer zu sehen, in welche Richtung eine Konkretisierung der
Angst gehen kann, und wie dieser Prozefl mit dem Gefiihl der Ohnmacht bzw. der
Handlungsmdglichkeit zusammenhédngt, werfen wir einen kurzen Blick auf die
Angsttheorie des Paldoanthropologen Rudolf Bilz.

Die Palioanthropologie sucht nach Ubereinstimmungen im Verhalten von
Mensch und Tier, nach biologischen Radikalen; vor diesem Hintergrund 16st Bilz
die "im landlaufigen Sprachgebrauch als Existenz- oder Daseinsangst" bezeichneten
Phinomene in sogenannte Uringste auf."® Diese Uringste scheinen alle miteinander

" ebd., . 197 £,
12 ebd., S. 199 f.
B Bilz (1973), S. 11. - Bilz (1974), S. 175 ff.



116 Heinz D. Kittsteiner

verbunden zu sein; neben der Disgregationsangst und der Verhungerungsangst'*
spielen die Schuldangst und die Angst in der Situation der Ausweglosigkeit eine ent-
scheidende Rolle. Wir nehmen diese beiden letzteren Formen der Angst zum Anlafl
fiir einige Uberlegungen. Bei Tieren gibt es zwar im eigentlichen Sinne keine
Schuld-Angst; als eine Vorform bezeichnet Bilz aber die Angst des AusgestoBenen
in der Situation des Anstofgebens, wenn die Artgenossen sich anschicken, iber das
Subjekt herzufallen: Bilz beschreibt tierisches und menschliches Mobbing-Verhal-
ten, bei dem sich HaBl und Heiterkeit bei der Ausmerzung normativ abweichender
Einzelner vermischen. Die Schuld besteht allein im abweichenden Aussehen oder
Verhalten. Jemand, der — wie Bilz aus seiner Schulzeit berichtet — einen Ziegen-
geruch im Klassenzimmer verbreitet und abstehende Ohren hat, "kann zwar nichts
dafiir"; die Mobbing-Gruppe macht aber diesen feinen Unterschied nicht und grenzt
ihn schadenfroh und mit gutem Gewissen aus. Hier ist die Vorform der Schuld und
die Angst vorerst nur auf Seiten des Angegriffenen; auf die Frage nach dem Grund
der Mobbing-Aggressivitit kann die Paldoanthropologie nur antworten, daf3 die Uni-
formitit des Aussehens und des Normen verletzt ist."

Mit diesem Befund eines von Uexkiill iibernommenen Ausmerze-Schemas
konnen wir uns nicht zufrieden geben; wir teilen auch nicht die Annahme von Bilz,
daf} solche Urdngste kaum modifiziert in die Gegenwart hineinreichen, obgleich zu-
gestanden werden muf, daB die Paldoanthropologie mit ihren Erkldrungen einen oft
verbliiffenden Denkanstof$ erteilt.'® Wir werden versuchen zu zeigen, daB gerade das
Mobbing im Namen hochster Kulturwerte geschehen kann, von Kulturwerten, die
bedroht erscheinen, so dafl der Ursprung der Aggressivitit nicht etwa iiberschéu-
mende Kraft — wie Nietzsche sie sich herbeisehnte'” — sondern selbst wiederum
Angst ist. Im Fall des Mobbing wiirde dann die Angst der anstoinehmenden Gruppe
durch die Handlung iiberdeckt und bewiltigt. Verglichen damit 146t die Angst in
einer ausweglosen Situation keine Handlungsmoglichkeit mehr zu: das Tier sitzt in
der Falle, der Mensch in einer hoffnungslosen Lage. Das Tier kann dann den Vagus-
Tod sterben, der Mensch wird weich in den Knien, der Streckertonus versagt, er fallt
in die "Gebetshaltung".

Wenn die Beine den sicheren Stand verweigern, kommt der umklammernden
Hand und einer Fluchtreaktion nach oben Bedeutung zu; Bilz kann sehr schon
zeigen, daf} offenbar der Satz "Das Heil liegt oben" zum internalisierten Primaten-
Einmaleins gehort, das ein fiir alle Mal gelernt wurde, als der Pithekanthropus in die
baumlose Savanne geworfen wurde.'® Getreu seiner diagnostischen Tendenz, zu-
mindest analoge Verhaltensweisen in der Gegenwart aufzuspiiren, beschreibt Bilz

14 vgl. zur Disgregationsangst den Aufsatz iiber die "Kuckucks-Terz", Bilz (1974), S. 29 ff. Zur Ver-
bindung der Disgregations- mit der Verhungerungsangst im Verfahren des Aussetzens von alten
Stammesmitgliedern ebd., S. 191 f.

" ebd., 8. 177.

" ¢bd., 8. 178.

7 Zum Problem, daf gerade Nietzsches Sehnsucht nach hochster Kraft und froher Gewissenlosigkeit —
Bilz beruft sich mehrfach auf ihn — vor dem Hintergrund einer geschichtsphilosophischen Verzweif-
lung gelesen werden muB, vgl. Kittsteiner (1993), S. 294-316.

'® Bilz (1974), S. 291. — Beim Verweis auf die "Gebetshaltung" hat Rudolf Ottos Buch 'Das Heilige' Pate
gestanden. Ebd., S. 27.



Die Angst in der Geschichte 117

den Fall eines Ministerialbeamten aus der Zeit des Dritten Reiches — einer timiden
Natur, der sich aber im Amt ein forsches Auftreten zugelegt hatte — der angesichts
der militdrischen Katastrophe von Stalingrad sein Haus nicht mehr verlieB, die
Uhren angehalten hatte und sich am Schreibtisch festklammerte, die Beine aber
verkiirzt angezogen hielt. In dieser Beugespannung verharrte er: "Ein Zwangsimpuls
war liber ihn gekommen, der die Verkiirzung der unteren Extremititen verlangte.
Streckte der Mann die Beine aus oder versuchte er den Fulboden zu betreten, so
steigerte sich die Angst ins MaBlose." Hier sagt die Vernunft, dafl der Krieg verloren
ist und daB alles Handeln vergebens sein wird. Was bleibt, ist eine Ausdruckshal-
tung, die Geborgenheit in der Ohnmacht sucht."

Eine erste Zusammenfassung: Es gibt die Kierkegaard/Heideggersche Unter-
scheidung zwischen einer objektbezogenen Furcht und einer objektlosen Angst. Sie
ist umgangssprachlich nicht durchgéngig zu belegen, hat sich aber im gehobenen
Sprachgebrauch festgesetzt. Die Psychoanalyse neigt dazu, diese Differenz mit der
Realangst und einer wie immer gearteten inneren Angst [neurotische Angst / Ge-
wissensangst] gleichzusetzen. Wir iibernehmen nicht das Schema Innen/Auflen, da
wir auch die duBere Realangst in unbestimmte und bestimmte Angste aufgliedern.
Das Interessanteste am Freudschen Ansatz ist fiir uns die Verbindung einer Trans-
formation der Angst in Furcht mit den Kategorien der Ohnmacht und der Hand-
lungsmoglichkeit. Angst — traumatische Angst — ist gleichzusetzen mit der Unfahig-
keit zu handeln; das Handeln am gefiirchteten Objekt scheint dann selbst angstiiber-
windend zu sein. Dabei spielt es nicht so sehr eine Rolle, was getan wird, sondern
daf; iiberhaupt etwas getan werden kann. Ein zeitgendssisches Indiz fiir diese Hal-
tung ist es, wenn z.B. in einer 6konomischen Krisensituation "Handlungsbedarf" von
Politikern eingefordert wird. Es ist hochst unwahrscheinlich, daf8 ihr Handeln aus
der Krise fiihren kann. Jedoch allein die mediale Priasenz der (von Zeit zu Zeit aus-
zuwechselnden) Handelnden verbreitet etwas Beruhigung in den Wohnzimmern der
krisengeschiittelten Nation.

Aus der Angsttypologie von Bilz wurden zwei exemplarische Situationen aus-
gewihlt, in der einmal ein Mobbing-Verhalten die Angst der aggressiven Gruppe zu
tiberdecken scheint. Zum andern ging es um den Bericht {iber die Symptome einer
Ohnmacht in einer als ausweglos erkannten historischen Lage, in der sich die Angst
verstarkt.

I1. Was kann Angst in der Geschichte bedeuten?

In seinem zweibdndigen Werk iiber die Angst im Abendland hat Jean Delumeau ver-
sucht, eine Geschichte der kollektiven Angste in Europa zwischen dem 14. und dem
18. Jahrhundert zu schreiben. Wir greifen aus der Fiille seiner Belege ein Motiv
heraus, das an das Mobbing-Verhalten ankniipft. Auch Delumeau unterscheidet in
der bekannten Weise zwischen Angst und Furcht: "Die Furcht wird von etwas Be-
stimmtem hervorgerufen, dem man entgegentreten kann. Die Angst hingegen ist die
schmerzhafte Erwartung einer Gefahr, die um so beunruhigender ist, als man sie

19 ebd., S. 87 ff. u. S. 99.



118 Heinz D. Kittsteiner

nicht genau definieren kann." In diesem Sinne produzieren die Menschen bestiandig
neue Furcht, um der das Ich zersetzenden Angst zu entgehen.” Delumeau differen-
ziert zwischen den praktisch immer vorhandenen Angsten, die ganz allgemein aus
einer mangelnden Naturbeherrschung resultieren, und jenen groBen Wellen von
Angst, die in Zyklen wiederkehren wie Pest, Hungersnote, Kriege. In diesem be-
lagerten Europa, diesem "Land der Angst" gibt es intellektuelle Instanzen, beispiels-
weise die Kirche, die die Angste benennen und eine Liste der Handlanger des be-
drohlichen Satans zusammenstellen: der Kreis zieht sich zusammen um Tirken,
Juden, Ketzer und Frauen — die Hexen.?! GroBe Teile seines Buches sind diesem
Problem der Suche nach den Schuldigen gewidmet.”

Es kommt uns hier weniger darauf an, wie Delumeau das Verhéltnis von
Volksaberglauben und inquisitorischem Eingriff der Kirche darstellt; interessant ist
in unserem Zusammenhang nur, daB er faktisch — ohne es allerdings zu thematisie-
ren — mit der Kategorie einer Re-Personalisierung arbeitet. Die Angst wird — aller-
dings nur vor dem Hintergrund unseres modernen Weltbildes — in einer falschen
kausalen Zurechnung auf eine verursachende Personengruppe iibertragen. Dadurch
wird das Unverfiigbare, z.B. ein Schadensgewitter, eine verhagelte Ernte, in den Be-
reich des abwehrenden Handelns geriickt. Da ist dann, wie der schwébische Refor-
mator Johannes Brenz beklagt, "gleich Herr Omnes auff der bahn/ schreien und
ruffen/ nur immer hinweg mit jhnen/ nur zum feur zu."*

Die "Schuldigen" werden verbrannt — aber die Schaden stiftenden Phénomene
horen darum nicht auf; in einem langwierigen ProzeB beginnt sich durchzusetzen,
was unter dem Begriff Aufkldrung bekannt ist. In dieser Perspektive bekommt die
Arbeit Delumeaus einen versdhnlichen AbschluB: die europdische Kultur entspannt
sich im 18. Jahrhundert. "Seit Galilei und Descartes setzte sich die Vorstellung
durch, daB3 die Welt rationalen Gesetzen unterworfen sei [...] Das so sehr gefiirchtete
Ende der Welt war immer noch nicht eingetreten. Die Gefahr, die von den Tiirken
drohte, schwand." Und auch im Inneren der belagerten Festung wird es allmédhlich
wohnlicher: "Ganz allgemein war man der Suche nach den Feinden Gottes iiber-
driissig. Man hatte zuviel des Guten getan [...] Die Diagnose war zum Teil falsch
und die Angst groBer als die Bedrohung gewesen.[...] Eine Christenheit, die sich be-
lagert geglaubt hatte, legte die Waffen aus der Hand."** Man kann es auch etwas
anders ausdriicken: Europa hatte seine Weltstellung gefestigt und konnte nun in
einer Doppelstrategie von Macht und Menschenrechten weiterarbeiten.

Diese Vorstellung von einer entspannteren Kultur im Zeitalter der Aufklarung
wird — vornehmlich von der deutschen — Zivilisationskritik in der ersten Hélfte des
20. Jahrhunderts nicht unbedingt geteilt. Zwar betrachtet man die Neuzeit als einen

2 Delumeau (1985), S. 29 ff.
! ebd., S. 38.
2 "Eine globale Todesangst wurde auf diese Weise in verschiedene Angste zerlegt, die zwar jede fiir sich

furchtbar, aber doch 'benannt' und erklart waren, denn schlielich hatten die Kirchenménner sich Ge-
danken dariiber gemacht und sie in allen Einzelheiten erldutert." Ebd., S. 39.

3 Kittsteiner (1991), S. 53.
2% Delumeau (1985), S. 606 .



Die Angst in der Geschichte 119

ProzeB der Ermichtigung des Menschen iiber die Natur,” aber dieser prometheische
Ausgriff scheint griindlich miBilungen zu sein, die "vollends aufgeklarte Erde strahlt
im Zeichen triumphalen Unheils".*® In seinem Buch Furcht und Angst im Prozef3 der
Aufkldrung greift Christian Begemann auf die Thesen Adornos und Horkheimers zu-
riick: "Die Autklarung, zu deren Absichten es gehorte, die Menschen von der Furcht
zu befreien, hat Angst geschaffen."”” Begemann kann zeigen, wie die Aufklirer die
nun veralteten Gestalten der Furcht bekdmpfen; aber in ihrer entzauberten Welt
verliert damit zugleich die Phantasie ihr vormaliges Betdtigungsfeld, sie wendet sich
nach innen und verwandelt sich in eine neue Form phantastischer Angst — Angst
nicht zuletzt vor dem eigenen Triebleben: "Dem Riickgang der Furcht vor den ver-
meintlichen Méchten der AuBenwelt entspricht so das Wachstum der inneren
Angst" *®

Die Herrschaft iiber die Natur bringt eine neue Form innerer Angst hervor. Nur
der psychischen Angst? Es ist dem Schema der Dialektik der Aufkldrung geschuldet,
dal3 der Begriff der Geschichte und seiner geschichtsphilosophischen Verarbeitung
bei Begemann eine relativ geringe Rolle spielt. Es 1468t sich aber zeigen, dafl gerade
in den Geschichtstheorien der deutschen Aufkldrung, die ja im europdischen Ver-
gleich relativ spét liegt, eine zweite Beunruhigung auftritt, die das Entstehen neuer
Realdngste anzeigt.

Man kann sie so umschreiben: der Proze3 der Zivilisation, der zunehmenden
Beherrschung der Natur greift nun zwar, er vollzieht sich aber innerhalb von ge-
schichtlichen Strukturen, die selbst nicht planbar sind. Das ist eine nicht zu unter-
schitzende Einsicht, die bei Kant und Hegel zu einer Geschichtskonzeption fiihrt, in
der das nicht-planbare Chaos sich sozusagen selbst bindigt. Die menschlichen Lei-
denschaften miissen gegen ihren Willen zum allgemeinen Besten wirken. Sie tun
dies unter den Auspizien einer Naturabsicht oder einer Vorsehung, kurz: einer teleo-
logischen Geschichtskonstruktion in praktischer Absicht. Im Rahmen dieser Teleo-
logie war die Angst, wohin dieser sich beschleunigende Prozel3 fithren mdge, noch
einmal eingefangen. Die Angst tritt frei wieder hervor, wenn das Vertrauen auf die
Sinnhaftigkeit der Geschichte schwindet. In den groBen Geschichtsdeutungen nach
Hegel verdiistert sich der Horizont; die Triebkraft der Welt folgt keiner List der Ver-
nunft, sondern einem blinden Trieb-Willen — ganz gleich, ob man ihn negiert, hero-
isch bejaht, oder doch noch versucht, ihn in einer neuen Gesellschaftsform stillzu-
legen. Die Geschichtsentwiirfe von Schopenhauer, Nietzsche und Marx sind von der
spateren Rezeption auseinanderdividiert worden; ihr Grundmotiv ist aber vergleich-
bar — sie reagieren in verschiedener Weise auf den Telosschwund der Geschichte.
Gerade Nietzsche und Marx wiederholen noch einmal die Béndigungsproblematik
der klassischen Geschichtsphilosophie; Marx von den Polen "Kapital" und "Prole-
tariat" her, Nietzsche von der Konstruktion eines "souverdnen Individuums" aus-

%5 "Das Neue der neuen Zeit gegeniiber der mittelalterlichen christlichen besteht darin, dal der Mensch
von sich aus und mit eigenem Vermdgen sich aufmacht, seines Menschseins inmitten des Seienden im
Ganzen gewil} und sicher zu werden." Heidegger (1986), S. 164.

26 Horkheimer & Adorno (1947), S. 13.
%7 Begemann (1987), S. 313.
2 ebd., S. 271.



120 Heinz D. Kittsteiner

gehend, wobei Marx dem geschichtsphilosophischen Synergismus mehr verhaftet
bleibt als Nietzsche.”

Wenn man also fragt: Was kann Angst in der Geschichte bedeuten, so bildet
zunédchst einmal die Aufklarung eine Barriere. Die Angst vor den unbeherrschbaren
Naturgewalten schwindet, und mit ihr die nun veraltete Form, diesen Angsten in
konkreten Gestalten Ausdruck zu geben. Vor dem Hintergrund einer angstiiber-
windenden Transformation von Ohnmacht in Macht hatte die alte Form der Verfol-
gung von Schuldigen sogar ihre Rationalitit: Den bedrohlichen Naturphdnomenen
konnte man nichts anhaben, sehr wohl aber ihren greifbaren Verursachern. Vollzieht
sich aber nun der Prozel der wachsenden Naturbeherrschung selbst in geschicht-
lichen Strukturen, die ihrerseits wiederum nicht beherrschbar sind, so bricht auch an
dieser Stelle Angst neu wieder hervor. Angst, traumatische Angst war dadurch cha-
rakterisiert, daf} sie iiberhaupt keinen Ansatz fiir das menschliche Handeln bietet.
Ohnméchtig in dynamische Strukturen eingebettet zu sein ist aber das Signum dieser
neuen Geschichte selbst; kein Geringerer als Kant hat das verdeutlicht, wenn er sagt,
wir konnten auf die Geschichte zwar nicht unser Handeln, sondern nur unsere Ideen
erstrecken.”’ Diese Ausgangslage hat zu einer ersten Generation von Angstbewilti-
gungsstrategien gefiihrt: nicht wir kdnnen zwar handeln, aber ein fremdes Subjekt
(in dem sich moralphilosophisch umgedeutete Reste des vormaligen Gottesbegriffs
verbergen) handelt stellvertretend fiir uns. Schon gegen Ende der ersten Halfte des
19. Jahrhunderts geraten diese Konzepte in die Krise; zugleich mit dem Ordnungs-
schwund wird wieder Angst vor dem unverfiigbaren ProzeB freigesetzt. Die Angst in
der Geschichte ist die Angst vor der nicht machbaren Geschichte.

ITI. Macht und Ohnmacht der Massen angesichts der Geschichte

Wer von dieser geschichtstheoretischen Problemstellung herkommt und unterstellt,
dal3 das "Ganze" der Geschichte nicht unmittelbar machbar ist, wer also in diesem
strukturbedingten Nicht-Handeln-Kénnen den Ursprung diffuser Angst in der Ge-
schichte sieht, dem fallt bei den von Gustave Le Bon beschriebenen Eigentiimlich-
keiten der "Masse" sofort eines auf: daB3 "der einzelne in der Masse schon durch die
Tatsache der Menge ein Gefiihl uniiberwindlicher Macht erlangt." Le Bon deutet
dieses Machtgefiihl einer "psychologischen Masse" als Verlust der Individualitit
und aller Hemmungen, die dem Einzelnen auferlegt sind: "Schwinden der bewuf3ten
Personlichkeit, Vorherrschaft des unbewuften Wesens, Leitung der Gedanken und
Gefiihle durch Beeinflussung und Ubertragung in der gleichen Richtung, Neigung
zur unverziiglichen Verwirklichung der eingeflofSten Ideen. Der einzelne ist nicht
mehr er selbst, er ist ein Automat geworden, dessen Betrieb sein Wille nicht mehr in
seiner Gewalt hat."*' Diese Deutung der Massen in dem erstmals 1895 veroffentlich-
ten Erfolgsbuch nimmt die biirgerlichen Erfahrungen mit den Revolutionen von

2 Kittsteiner (1993), S. 294-316.
30 Kant (1968), S. 310.

31 "Allein durch die Tatsache, Glied einer Masse zu sein, steigt der Mensch also mehrere Stufen von der
Leiter der Kultur hinab". Le Bon (1951), S. 18 f.



Die Angst in der Geschichte 121

1848 und 1871 auf, die immer als eine Art Wiederholung der groBen Franzdsischen
Revolution von 1789 gedeutet wurden. Zugleich iiberwindet Le Bon mit seiner Kon-
zeption der "psychologischen Masse" die auf die Unterschichten gerichtete, bloB3 kri-
minalistische Darstellung des Verhaltens einer Masse.*

Sigmund Freud als aufmerksamer Leser Le Bons tibertrdgt dieses "Gefiihl un-
iiberwindlicher Macht" in sein kategoriales Schema: in der Masse gerit das Indivi-
duum unter Bedingungen, die es ihm gestatten, die Verdringung seiner unbewulten
Triebregungen abzuwerfen. Mit dem Schwinden der verdringenden Instanz, des
"Gewissens" oder des "Verantwortlichkeitsgefiihls" schwindet dann auch die "so-
ziale Angst", die nach Freud den Kern der Gewissensbildung ausmacht. Der Uber-
gang von der hemmenden Angst zum Gefiihl der Macht ist in beiden Fallen allein
aus der Gegeniiberstellung von "Masse" und "Individuum" gewonnen; immer geht
es um die Verdnderung der Eigenschaften des Ichs in der Menge, die als eine Kraft-
zufuhr gedeutet und die dem Umstand geschuldet wird, daB3 das Individuum gleich-
sam mehrere Stufen "auf der Leiter der Zivilisation" herabsteigt. So entstehe ein
Gefiihl der Allmacht, "fiir das Individuum in der Masse schwindet der Begriff des
Unmoglichen."*

Betrachtet man diese Zusammenhdnge jenseits der normativen Perspektive
"Masse / Individuum" und deutet sie in Hinblick auf die "Angst in der Geschichte",
dann wird man sagen konnen: Vorrangig sind die "Massen" Inseln des Machtgefiihls
in einem Meer der Angst auslésenden Unverfiigbarkeit. Eine eigenartige Homologie
stellt sich ein: Der historische Prozefl — daran lassen die geschichtsphilosophischen
Theorien des 19. Jahrhunderts keinen Zweifel — vollzieht sich unbewuft, "hinter
dem Riicken" der bewufBten Intention der Handelnden. Die "Masse" scheint sich
dieser Struktur anzugleichen, indem sie ebenfalls das bewufite Handeln transzen-
diert, sich dem UnbewuBten tiberldfit, dadurch aber eine Kraftverstdrkung erfahrt,
die es ihr gestattet, zu einer Handlungsmoglichkeit zuriickzufinden, die dem blof3
bewuBiten Akteur versperrt ist. In der "Masse" entsteht die Illusion, eine Machtver-
stirkung zu erfahren, die es moglicherweise doch gestattet, formend und gestaltend
auf das "Ganze" der Geschichte einzuwirken. Als Voraussetzung dafiir gilt, daf3 die
formlose, chaotische Masse selbst zu einer Form findet, daf3 die vielen Einzelwillen
und Einzeltriebe unbewullt koordiniert und auf ein Ziel ausgerichtet werden. Die
Bandbreite der Theorien, die diesen Prozel beschreiben, ist erheblich: sie changie-
ren zwischen Vorstellungen von einer BewuBtwerdung der Masse in ihrem Kampf
und ihrer eher manipulativen Beeinflussung durch einen "Fiihrer". Le Bon — der
"Machiavel" des 20. Jahrhunderts — und Sigmund Freud haben sich vornehmlich mit
diesem Fiihrermechanismus beschéftigt; Le Bon tiber die damals kurrenten Vorstel-
lungen von einer "Hypnose", Freud auf dem Wege seiner Theorie der libidindsen
Identifizierung. Er kommt zu dem SchluB}, da3 das gesuchte "Bindemittel" einer
Masse darin besteht, daBl sich "ein und dasselbe Objekt an die Stelle des Ichideals
gesetzt" hat.**

32 Moscovici (1984), S. 71 ff.
33 Freud (1963b), S. 76 ff.
3% Moscovici (1984), S. 9 ff. — Freud (1963b), S. 128.



122 Heinz D. Kittsteiner

Ein wenig auf der Strecke bleibt bei beiden eine Zwischenbetrachtung: Daf3 die
Masse in "Bildern" denkt und iiber Bilder beeinflult werden kann. Le Bon sagt da-
zu: "Alles, was die Phantasie der Massen erregt, erscheint in der Form eines packen-
den, klaren Bildes [...] Also nicht die Tatsachen erregen die Volksphantasie, sondern
die Art und Weise, wie sie sich vollziehen. Sie miissen durch Verdichtung — wenn
man so sagen darf — ein packendes Bild hervorbringen, das den Geist erfiillt und er-
greift." Fast gleichlautend &uBert sich Freud. Serge Moscovoci macht in seinem
Kommentar zu diesen Passagen auf die antike Mnemotechnik und ihre Lehre von
der wirkungsvollen Bildern, den imagines agentes aufmerksam.™ Es ist, um sich
diese Zusammenhénge klar zu machen, nicht notwendig, die ganze Geschichte der
Mnemotechnik zu bemiihen, denn die Lehre von den "imagines agentes" bezeichnet
genau die Schnittstelle zwischen dem "kiinstlichen Gedéchtnis" und dem "natiirli-
chen Gedichtnis"; auch das natiirliche Gedéchtnis — und nur darum geht es hier —
verfahrt schon so, dafl es ungewdhnliche, eben "verdichtete Bilder" besser behalten
kann als nichtssagende und alltigliche.*

Wenn es nun richtig ist, da3 die Masse in derartigen Bildern denkt, und umge-
kehrt durch Bilder beeinflu8bar ist, dann muf3 es auch mdglich sein, in diesen Bil-
dern die beiden Funktionen aufzufinden, die ihnen primér zukommen: die Menge zu
einer Einheit zu verschmelzen und sie zum Handeln anzureizen, ihr einen — jenseits
der Ohnmacht — greifbaren "Feind" vorzustellen. Diese Bildfindung von "Freund
und Feind" wiirde dann so aussehen, dafl im ersten Fall die Masse zu einer {iber-
menschlichen Gestalt verschmilzt, die gro8 genug wére, um von ihrer "Insel der
Macht" aus auf die ganze Welt iiberzugreifen. Umgekehrt muf3 der "Feind" sich so
gestalten, daB er selbst die nicht greifbare Macht der Strukturen personifiziert. Auch
er muf} iibermenschlich sein, nicht aber aufgrund genuiner Kraft, sondern aufgrund
seiner verborgenen Funktion in den Strukturen. Ist er erst einmal ans Licht gebracht,
verwandelt sich die diffuse Angst in eine iberwindbare, weil angreifbare Furcht.

IV. Prignanzbildung

Die in der Tradition der antiken Rhetorik stehende Lehre von den "imagines agen-
tes" empfiehlt die Wahl ungewohnlicher Bilder, um sich Zusammenhénge besser
merken zu konnen; so soll die Einprdgung der beriihmten Widderhoden in der
Schrift "Ad Herennium" dazu dienen, nicht zu vergessen, dafl bei der Vergiftung
eines Erblassers Zeugen anwesend waren (testiculi / testes).”” Unser Gebrauch des
Konzepts der "wirkenden Bilder" weicht von dieser Herkunft ab: Wir wollen da-
runter solche Bildfindungen verstehen, die den Sehgewohnheiten des menschlichen
Gehirns entgegenkommen, die ihnen sozusagen keinen Widerstand entgegensetzen,
sondern die Funktionen des Wahrnehmens noch plakativ verstarken. Dazu ist es not-
wendig, sich einige Grundziige des "Sehens" kurz zu vergegenwirtigen. Denn wir

3 Le Bon (1951), S. 53 f. — Freud (1963b), S. 83. — Moscovici (1984), S.130 f.
36 "So zeigt die Natur, daB sie durch das gewohnliche, normale Ereignis nicht aufgeriittelt wird, sondern
durch eine neue oder auffallige Besonderheit erregt wird." Ad Herennium, zit. n. Yates (1990), S. 18.
37
ebd., S. 19.



Die Angst in der Geschichte 123

sehen nicht mit dem Auge, sondern mit dem Gehirn; das ist eine der wesentlichen
Einsichten der neurobiologischen Forschung.

Das Sehen gilt heute nicht mehr als passives Aufnehmen von Umweltreizen; es
ist ein "aktives Hinsehen", ein Durchmustern der Umgebung. Der Wahrnehmungs-
vorgang ist darauf gerichtet, handlungsrelevante Informationen bereitzustellen.’®
Das setzt voraus, dal} das, was man wissen will, selbst schon mit in den Prozef3 der
Wahrnehmung eingeht. U. Neisser schreibt in seiner Theorie des "Wahrnehmungs-
zyklus" den Gedéchtnisinhalten eine entscheidende Rolle bei der Ordnungsbildung
im Wahrnehmungsvorgang zu. Das Gedichtnis stellt "antizipierende Schemata" zur
Verfligung, Ordnungsrahmen, die aber selbst wiederum aus nichts anderem entstan-
den sein kdnnen als aus fritheren Informationen. Das Erfassen einer Bildsemantik ist
ohne Gedachtnis nicht moglich.”” Zu fragen ist, wie nun solche Schemata im Ge-
déchtnis entstehen. Innere Bilder, derer man sich "er-innert", konnen, das zeigen ex-
perimentelle Untersuchungen, genauso "betrachtet" werden wie duflerliche Objekte.
Offensichtlich benutzen bildhafte Vorstellung und visuelle Wahrnehmung gemein-
sam die gleichen neuronalen Areale des visuellen Systems, so daB sie sich wechsel-
seitig beeinflussen konnen.*” Die Wahrnehmung selbst erfordert ein Durchlaufen
von verschiedenen Verarbeitungsstufen von der retinalen Informationsverarbeitung
bis hin zu den Merkmalsunterscheidungen héherer Ordnung. Im Ergebnis entsteht
ein doppelter Umgang mit diesen "inneren Bildern". Sie konnen als solche "ge-
sehen" werden, und sie arbeiten als diese "mentalen Bilder" bei der Wahrnehmung
neuer duflerer Objekte mit. Die letztere Funktion ist dann gleichbedeutend mit der
Aussage: "Wir nehmen stets durch die 'Brille' unseres Gedachtnisses wahr; denn das,
was wir wahrnehmen, ist durch frithere Wahrnehmung entscheidend mitbestimmt."*!

Entscheidend scheint aber zu sein, daf3 diese inneren Bilder durchaus nicht sta-
tisch sind. Sie verdndern sich — und zwar in Richtung auf eine "Pragnanzbildung".
Um diesem Phidnomen niherzukommen, werfen wir kurz einen Blick auf einige
Thesen der sogenannten "Affektlogik". Die Affektlogik stellt sich die Aufgabe,
Denken und Gefiihle bei psychischen Vorgéngen nicht getrennt, sondern im Zusam-
menhang aufzufassen. Unter Bezug auf Freud, Maturana und Piaget kommt L.
Ciompi zu dem Schlul, daB kognitive Schemata immer zugleich mit affektiven
Schemata verbunden sind. Denk- und Handlungsprogramme bilden sich gemeinsam
mit Gefiihlshierarchien heraus. Interessant ist nun, dafl bei der emotionalen Einfar-
bung von Denkinhalten "Bilder" eine groe Rolle spielen. Innere Bilder sind Repré-
sentanzen von affektgetonten Gefiihls- und Denkfunktionen, die bei Menschengrup-
pen mit einer gemeinsamen Vergangenheit in etwa iibereinstimmen. Stark emotional
beladene Bezugssysteme rufen dann automatisch diese inneren Bilder hervor. "So
wecken z.B. Worte wie 'Kommunismus' oder 'Kapitalismus', 'Juden', 'Araber', "Na-
tionalsozialismus' usw. je nach Herkunft, d.h. nach dem Erfahrungsbereich des Zu-
horers sofort, oft weitgehend unbewullt, ganz bestimmte positive oder negative
Affekte, die die ganze 'Einstellung' — ein sehr aufschluBireiches Wort! — des Be-

38 Ritter (1987), S. 9.

39 Neisser (1979), S. 26 u. S. 50.
*0 Finke (1987), S. 178-185.

1 Roth (1991), S. 147.



124 Heinz D. Kittsteiner

troffenen und damit die Art, wie er mit dem in Frage stehenden Thema umgehen
wird, bestimmen. Aquilibrierte affektiv-kognitive Bezugssysteme bilden somit
eigentliche 'Gestalten', die selbst durch blofe Teile regelméfig als Ganze aktiviert
werden."*

Worauf es in unserem Zusammenhang vor allem ankommt, ist der Begriff der
"Gestalt". Erfahrungen werden offenbar zu inneren Bildern verdichtet, die dann wie-
derum als "Schema" neue Wahrnehmungen ordnen und préafigurieren. "Unser ganzes
Gedéchtnis" — sagt J. v. Uexkiill — "ist wie der Schniirboden eines Theaters mit Ku-
lissen, mit Schematen angefiillt, die gelegentlich auf der Bithne des BewuBtseins er-
scheinen, freilich nicht in eigener Person, sondern gekleidet in die Inhaltsqualitdten
unseres Gemiites."* Bei der Frage nach der Genese solcher Schemata kann die Ge-
staltpsychologie weiterhelfen. Die Gestaltpsychologie hat die Unterschiede zwi-
schen Reizstrukturen und deren Reproduktion aus dem Gedéachtnis untersucht "und
die dabei auftretenden Verdnderungen, Verzerrungen und Umstrukturierungen nicht
als zufillig, sondern als Ausdruck der eigendynamischen Organisationstendenzen
des kognitiven Systems angesehen und erklart." Bei diesen Untersuchungen kommt
die Gestaltpsychologie zu dem Ergebnis, dall "unstrukturiert vorgegebenes Gedacht-
nismaterial iiberwiegend strukturiert reproduziert wird." Komplexe Wahrnehmungen
bleiben nicht in ihrem urspriinglichen Zustand, sondern tendieren bei der Reproduk-
tion zu groBerer RegelmiBigkeit und Prignanz."** Damit haben wir das entschei-
dende Wort: Wir miissen davon ausgehen, da3 jene inneren Bilder, die von affektiv-
kognitiven Bezugssystemen abgerufen werden, durch Ubersteigerung einzelner, be-
sonders auffilliger Ziige zu "pragnanten" Gestalten umgebildet werden. Wirkende
Bilder in diesem Sinne sind aus Erfahrung entstandene innere Schemata, die den
Prozef3 einer Priagnanzbildung durchlaufen haben und die nun wiederum ordnungs-
stiftend in die Wahrnehmung eingehen.

V. Synergistische Allegorien, heroische Gestalten und entdeckte Personen
hinter den Strukturen

Betrachtet man einige dieser Bilder, die etwas dariiber aussagen, wie die Menschen
mit ihrer "Geschichte" umgehen wollen, dann wird man im 19. Jahrhundert einen
Typus vorherrschend finden, den ich als "synergistische Allegorie" bezeichnen
mochte. Thr Grundmodell ist Delacroix' "Die Freiheit fiihrt das Volk" — sie ist in
unzéhligen Abkommlingen und Varianten reproduziert worden und hat sich langst
zu einem inneren Schema verfestigt. Dieses Grundmodell ist noch im Sinne der
klassischen Geschichtsphilosophie gedacht: das Telos des Prozesses marschiert
selbst in den Reihen der Erstiirmer der "Pont d’Arcole" mit, als "allégorie réelle", als
Wegweiser und als Kraftverstarkung. Wie Heinrich Heine sofort erfalit hat, wird
durch diese Mitwirkung des erhabenen Geschehens selbst das Volk, die "crapiile"
geadelt und aufgewertet. Die Masse wird zum "Volk". Man kann das an dem Erleb-

2 Ciompi (1986), S. 396.
 Uexkiill (1973), S. 121.
* Stadler & Kruse (1991), S. 255.



Die Angst in der Geschichte 125

nishintergrund bei Delacroix selbst nachweisen: als er am 27. Juli 1830 an der Pont
d'Arcole spaziert, zeigt er seinem Begleiter angstvoll finstere Typen, die auf dem
Stralenpflaster Sadbel und Degen wetzen. Als er jedoch iiber Notre-Dame die Tri-
kolore wehen sieht, hélt es den Anhédnger Napoleons nicht lédnger, "da trat Begeiste-
rung an die Stelle seiner Furcht und er glorifizierte das Volk, das ihn eben noch er-
schreckt hatte." Synergistisch ist dieser Typus der Allegorie, weil die Geschichte
selbst noch mithilft, die Aktionen der Masse zu unterstiitzen.*

Es wire genauer zu untersuchen, wann diese mit-helfenden Gestalten zuriick-
treten hinter Figuren, die aus der "Masse" unmittelbar hervorgehen und die, selbst
wenn sie noch aus dem traditionellen Arsenal der Allegorien stammen, eine Form-
verdnderung insofern durchmachen, als nun nicht mehr der ProzefS hinter dem
Riicken symbolisiert wird, sondern die "Inseln der Macht" im allgemeinen Meer der
Ohnmacht. Ich halte das fiir eine entscheidende Differenz, die voraussetzt, dafl das
Vertrauen auf die Geschichte geschwunden ist, so dal nun von einer festen Bastion
aus gegen den ganzen ProzeB angekdmpft werden muB3. Die theoretische Grund-
legung dieses Denkens findet sich schon in der "Zweiten unzeitgeméifen Betrach-
tung" bei Nietzsche, wenn der Geschichte das "Leben" entgegengestellt wird, vor
dessen Richtstuhl sie sich zu verantworten hat. Die Konsequenz ist auch deutlich:
Wenn die Geschichte nicht mehr mithilft, humane Ziele zu realisieren, wenn der
ganze Prozef3 als dem Leben feindlich erscheint, dann geniigt kein Mitgehen mit der
Geschichte mehr, dann muf3 verdoppelte Kraft aufgewendet werden, um sich dem
ganzen unheilvollen ProzeB entgegenzustellen. Dann helfen keine Menschen mehr,
dann miissen Ubermenschen das Werk vollbringen. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts
werden die Gestalten — beispielsweise auf den Plakaten der Arbeiterbewegung —
immer "heroischer". Ich wiirde hier zwischen einer evolutiven und einer heroischen
Moderne zu unterscheiden, die genau in dieser Stellung zur Geschichte voneinander
abweichen.*

Sieht man sich die politischen Plakate aus der ersten Hélfte des 20. Jahrhun-
derts unter diesem Aspekt an, dann sind es vier Gestalten, die immer wiederkehren:
Der "Riese Proletariat", der Soldat, der Kapitalist — und der "Jude", wobei der Jude,
je nach politischer Ausrichtung der Darstellung, mit dem Kapitalisten oder dem
Sozialisten verschmelzen kann. Die Bewertung ist zumeist eindeutig: Arbeiter und
Soldaten sind "Volkstumsgestalten", in der die Masse ihre "Form" findet. Sie sind
positiv gezeichnet und mit einer Kraft ausgestattet, die eben jenes Ubergreifen auf
den Geschichtsprozef nahelegt. Der "Feind" ist ebenfalls liberméchtig, seine Macht
ist aber die eines Agenten hinter der Biihne. Auch hier dringen sich "Bilder" auf, die
dem oben skizzierten Schema folgen, daf3 sie die Angst in der Geschichte in Furcht
verwandeln, insofern sie eine "Gestalt" hinter den Strukturen sichtbar machen, auf
die sich das angreifende Handeln ausrichten kann. Wenigstens an einem Beispiel
soll diese Verfahrensweise exemplifiziert werden.

* Kittsteiner (1992), S. 147-171. — Zur Bildgeschichte vgl. Hadjinicolaou (1991).

46 vgl. dazu Kittsteiner (1996), S. 48-75. — Dafl um die Jahrhundertwende die "weiblichen Allegorien"
hinter maskulinen Kraftgestalten zuriicktreten, ist dargestellt bei: Zeller (1988), dort allerdings nicht
mit geschichtstheoretischen Uberlegungen in Zusammenhang gebracht.



126 Heinz D. Kittsteiner

Der gerade als Exponent der Moderne wiederentdeckte tschechische Maler Frantisek
Kupka hat in seiner noch vom Jugendstil dominierten Friihzeit Illustrationen und
Karikaturen fiir verschiedene franzdsische Zeitungen geliefert, unter anderem fiir die
satirische Zeitschrift "L'Assiette au Beurre". Dort erscheint 1902 eine Nummer, die
ganz der Macht des Geldes gewidmet ist. "L'Argent" ist personifiziert als ein teils
menschliches, teils auch froschartiges Monster, das im Schnitt des Gesichtes, vor
allem der Nase, unverkennbar "jiidische" Ziige tragt.

LIBERTE

Abbildung 1: "Liberté" ¥/

47 Lithografie von Franz Kupka, aus: L'4ssiette au Beurre, Nr. 41 (11. Januar 1902), S. 647.



Die Angst in der Geschichte 127

Das "Geld" ist keine sachliche Macht mit seinen verschiedenen Funktionen, die
unabhéngig vom Willen der Geldbesitzer unter dem Zwang der Konkurrenz sich
durchsetzen — wie Marx es analysiert hatte — , sondern das Schwergewicht wird auf
die bewufBt-unheilvollen Operationen des Geld-Kapitalisten gerichtet. Der wiederum
ist am "semitischen Typus" personalisiert. Die Darstellung folgt zunichst den drei
Schlagworten der Franzosischen Revolution — Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit —
und enthiillt, was unter der Herrschaft jenes Monstrums daraus geworden ist. Die
"Liberté" hat sich in einen personifizierten Geldsack verwandelt, der alle Macht des
Staates zu seinem Schutz um sich versammelt; die Fabriken im Hintergrund
gehoren ihm selbstverstidndlich auch. Die Arbeiter sind durch einen von Kanonen
aufrechterhaltenen Sicherheitsabstand von ihm getrennt (Abb. 1). "Egalité" zeigt
wiederum das Geld, das den Griffel fiihrt, wenn Gesetze "im Namen des Volkes"
erlassen werden. "Fraternité" besteht darin, dafl das "Geld" dem Arbeiter ein Joch
zuwirft, damit er sich unter jene anderen einreihen kann, die den Wagen der
Knechtschaft ziehen. Das Schlufbild des Heftes zeigt das abgehéutete Gesicht des
Monsters auf einen Schild genagelt, das die triumphierende "Marianne" tragt, die
dem vom "Geld" befreiten Volk den Weg zur "Humanitas" weist.”* Den deutschen
Sozialdemokraten gefiel die erste dieser Darstellungen so gut, dal} sie sie in einer
ihrer Mai-Festzeitungen reproduzierten.*’

Aber auch andere iibernahmen — mit verdeutlichenden Modifikationen — den
Grundzug dieser Bildfindung. Ein Wahlplakat des "Vdélkischen Blocks" von 1924
zeigt unverkennbare Anlehnungen (Abb. 2). Im Hintergrund wieder die Fabriken,
die sogar relativ genau abgekupfert sind. Die Riesengestalt in der Masse sitzt nun
nicht mehr, sondern sie steht. Der breite Mund, die buschigen Augenbrauen, der auf-
geblihte Geld-Bauch — alles wie bei Kupka. Nur sind die Accessoires jetzt eindeu-
tiger gesetzt: Die Gestalt triagt den Bowlerhut des "Kapitalisten" — und damit es auch
jeder begreift, hingt an seiner Uhrkette ein Davidstern. Die entscheidende Verdnde-
rung betrifft die Hande: Eigentlich hat die Gestalt gar keine Hénde, sondern an ihrer
Stelle spannen sich Drihte {iber das "Volk" und legen sich als Schlingen um seinen
Hals. Andrerseits wird die Gestalt aber nicht mehr von einer iiberwéltigenden Staats-
macht geschiitzt. Sie ist im Hintergrund als "Drahtzieher" immer noch vorhanden;
die Aufforderung, den "Volkischen Block" zu wiahlen, zeigt aber schon, wie man
sich ihrer entledigen kann.*

Als letztes, fernes Echo dieser Bild-Gestalt sei auf die "Britischen Bilder" von
A. Paul Weber verwiesen (Abb. 3). Aus der innenpolitischen Bedrohung ist eine
auflenpolitische geworden. Nun steht der furchtbare Geld-Jude auf der andren Seite
des Kanals; die urspriinglich auf das Proletariat gerichteten Kanonen sind wieder da
— als Bedrohung der Deutschen insgesamt. Genau besehen steht er aber — mit dem
alten von Kupka vorgezeichneten Gesicht — jenseits eines Haufens von Schrott. Ver-
rottete Panzer, abgestiirzte Flugzeuge. Das Bild erinnert an den Mythos von Diinkir-
chen. Die Figur steckt trotzig die eine Hand in die Tasche und biindelt das Geld in

8 | 'dssiette au Beurre (1902), S. 647-649 u. S. 660. — Zu Kupka vgl.: Kosinski & Andel (1997).

# Achten (1980), S. 117.
3% Arnold (1981), S. 45.



128 Heinz D. Kittsteiner

der anderen Hand. Aber die gewohnte Geste — das suggeriert A. Paul Weber — wird
nicht mehr viel niitzen. Eigentlich befindet sie sich schon in der Defensive.’'

i '

Fbeite mﬁblt

Abbildung 2: "Der Drahtzieher" **

Das Handeln hat eingesetzt — es hat ganz anders eingesetzt, als aus diesen Bildern zu
erkennen ist. Die Nationalsozialisten haben selbstverstiandlich nicht die Macht des
Kapitals beseitigt, sondern sich an der "Gestalt" vergriffen, die sie hinter dem
"Kapital" zwanghaft glaubten wahrnehmen zu miissen. Thre Angst vor der Ge-
schichte hatte sich in Furcht transformiert. Ohnméchtig gegeniiber den wirklichen
Weltmichten, die sie ihrer Ideologie gemiB als "verjudet" dargestellt hatten,” haben
sie stellvertretend diejenigen der gleichen "Rasse" umgebracht, die sich in ihrer
Macht befanden. Je ldnger der Krieg dauerte, je ungewisser sein Ausgang wurde,

31 Weber (1943), S. 42.

32 Wahlplakat des "Volkischen Blocks" 1924, Sign. M.E., aus: Anschldge. Politische Plakate in Deutsch-
land bis 1970 (Frankfurt / Wien / Ziirich 1972), S. 45. (Anm. d. Hrsg.: Das Plakat ist im Original
farbig. Die in den Armstiimpfen endenden Faden sind dunkelrot.)

53 vel. dazu: Kittsteiner (1997), S. 599-617.



Die Angst in der Geschichte 129

desto mehr schob sich diese Ausrottung der Juden als sein letzter Zweck in den Vor-
dergrund. Was hatte Hitler 1942 gesagt? "Was immer auch der Kampf mit sich brin-
gen oder wie lange er dauern mag, dies wird sein endgiiltiges Ergebnis sein."** Die
Bildstrategie der Re-Personalisierung anonymer Strukturen hat ihren nicht zu unter-
schitzenden Anteil an diesem Resultat.

Abbildung 3: "Der Borsenjobber" *°

Literaturangaben

Achten, Udo (Hg., 1980): Zum Lichte empor. Mai-Festzeitungen der Sozialdemokratie 1891-1914 (Ber-
lin/Bonn 1980).

Aly, Gotz (1995): 'Endlosung'. Volkerverschiebung und der Mord an den europdischen Juden (Frank-
furt/M. 1995).

Amold, Friedrich (Hg., 1981): Anschldge. Politische Plakate in Deutschland 1900 - 1970 (Darmstadt
1981).

Begemann, Christian (1987): Furcht und Angst im Proze8 der Aufklarung. Zu Literatur und Bewuftseins-
geschichte des 18. Jahrhunderts (Frankfurt/M. 1987).

Bergenholtz, Henning (1980): Das Wortfeld 'Angst'. Eine lexikographische Untersuchung mit Vorschlé-
gen fiir ein grofies interdisziplindres Worterbuch der deutschen Sprache (Stuttgart 1980).

>4 Proklamation Hitlers an die NSDAP, zit. n. Aly (1995), S. 404.
>3 A. Paul Weber, aus: A. Paul Weber: Britische Bilder. 48 politische Zeichnungen (Berlin 1943), S. 42.



130 Heinz D. Kittsteiner

Bilz, Rudolf (1973): Wie frei ist der Mensch? Paldoanthropologie Bd. I/1 (Frankfurt/M. 1973).
Bilz, Rudolf (1974): Studien iiber Angst und Schmerz. Paldoanthropologie Bd. I/2 (Frankfurt/M. 1974).

Ciompi, Luc (1986): Zur Integration von Fiihlen und Denken im Licht der 'Affektlogik’. Die Psyche als
Teil eines autopoietischen Systems. In: Kisker, K., et al. (Hg.): Psychiatrie der Gegenwart, Bd. 1
(Heidelberg / New York / Tokyo 1986).

Delumeau, Jean (1985): Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Angste im Europa des 14. bis
18. Jahrhunderts (Reinbek bei Hamburg 1985), 2 Bde.

Finke, Roland A. (1987): Bildhaftes Vorstellen und visuelle Wahrnehmung. In: Ritter, Manfred (Hg.):
Wahrnehmung und visuelles System (Heidelberg 1987), S. 178-185.

Freud, Sigmund (1963a): Massenpsychologie und Ich-Analyse. In: Gesammelte Werke. Chronologisch
geordnet. Hrsg. Anna Freud, Edward Bibring u.a. (Frankfurt/M. 1963 ft.), Bd. XIII.

Freud, Sigmund (1963b): Vorlesungen zur Einfilhrung in die Psychoanalyse. In: Gesammelte Werke.
Chronologisch geordnet (Frankfurt/M. 1963 ff.), Bd. XI.

Hadjinicolaou, Nicos (1991): Die Freiheit fiihrt das Volk von Eugéne Delacroix. (Dresden 1991).
Heidegger, Martin (1953): Sein und Zeit. (Tiibingen, 7. Aufl. 1953).

Heidegger, Martin (1986): Nietzsche: Der europdische Nihilismus. In: GA Bd. 48 (Frankfurt/M. 1986), S.
164.

Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W. (1947): Dialektik der Aufkldrung. Philosophische Fragmente
(Amsterdam 1947).

Kant, Immanuel (1968): Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht
fiir die Praxis. (Akademie-Textausgabe, Berlin 1968), Bd. VIIIL.

Kierkegaard, Soren (1981): Der Begriff Angst. In: Gesammelte Werke. Hg. Hirsch, E. / Gerdes, Hayo,
Abt. 11/12 (Giitersloh 1981).

Kittsteiner, Heinz Dieter (1991): Die Entstehung des modernen Gewissens. (Frankfurt/M., Leipzig 1991).

Kittsteiner, Heinz Dieter (1992): Die geschichtsphilosophische Allegorie des 19. Jahrhunderts. In: van
Reijen, Willem (Hg.): Allegorie und Melancholie (Frankfurt/M. 1992), S. 147-171.

Kittsteiner, Heinz Dieter (1993): Nietzsches 'souverdnes Individuum' in seiner 'plastischen Kraft'. Inter-
nationale Zeitschrift fiir Philosophie (Hg. Figal, G. / Rudolph, E.), Heft 2 (1993), S. 294-316.

Kittsteiner, Heinz Dieter (1996): Erinnern — Vergessen — Orientieren. Nietzsches Begriff des 'umbhiillen-
den Wahns' als geschichtsphilosophische Kategorie. In: Borchmeyer, Dieter (Hg.): "Vom Nutzen
und Nachteil der Historie fiir das Leben". Nietzsche und die Erinnerung in der Moderne (Frank-
furt/M. 1996), S. 48-75.

Kittsteiner, Heinz Dieter (1997): Heideggers Amerika als Ursprungsort der Weltverdiisterung. Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie, Heft 4 (1997), S. 599-617.

Kosinski, Dorothy / Andel, Jaroslav (1997): Frantisek Kupka. Die abstrakten Farben des Universums
(Ostfildern bei Stuttgart 1997).

L’Assiette au Beurre (1902), Nr. 41. 11. Januar 1902.
Le Bon, Gustave (1951): Psychologie der Massen. (Stuttgart 1951).

Moscovici, Serge (1984): Das Zeitalter der Massen. Eine historische Abhandlung iiber die Massenpsy-
chologie (Miinchen / Wien 1984).

Neisser, Ulrich (1979): Kognition und Wirklichkeit. Prinzipien und Implikationen der kognitiven Psycho-
logie. Mit einer Einfiihrung von Hans Aebli (Stuttgart 1979).

Ritter, Manfred (Hg., 1987): Wahrnehmung und visuelles System. (Heidelberg 1987).

Roth, Gerhard (1991): Neuronale Grundlagen des Lernens und des Gedéchtnisses. In: Schmidt, Siegfried
J. (Hg.): Gedéchtnis. Probleme und Perspektiven der interdisziplindren Gedéchtnisforschung
(Frankfurt/M. 1991).



Die Angst in der Geschichte 131

Stadler, Michael / Kruse, Peter (1991): Visuelles Gedéchtnis fiir Formen und das Problem der Bedeu-
tungszuweisung in kognitiven Systemen. In: Schmidt, Siegfried J.(Hg.): Gedachtnis. Probleme und
Perspektiven der interdisziplindren Gedachtnisforschung (Frankfurt/M. 1991), S. 250-266.

Uexkiill, Jakob von (1973): Theoretische Biologie. Mit einem Vorwort von Rudolf Bilz (Frankfurt/M.
1973).

Weber, A. Paul (1943): Britische Bilder. 48 Politische Zeichnungen (Berlin 1943).

Yates, Frances A. (1990): Gedichtnis und Erinnern. Mnemotechnik von Aristoteles bis Shakespeare
(Weinheim 1990).

Zeller, Ursula (1988): Die Friihzeit des politischen Bildplakats in Deutschland (1848-1918). (Stuttgart
1988).



	Heinz D. Kittsteiner
	Die Angst in der Geschichte

	I. Angst, Furcht, Angstbewältigung und Handlung
	
	
	III. Macht und Ohnmacht der Massen angesichts der Geschichte
	IV. Prägnanzbildung



	Literaturangaben

