
André Karger 
 
Trauma und Globalisierung –  
Zur Aktualität der Diskussion um kulturelle Traumata 
 
 

"... und ringsum wird das Land, in weiten Jochen, 
bedeckt mit Waffen, Blut, Gehirn und Knochen." 1 

 
"Die Tradition aller toten Geschlechter lastet  
wie ein Alp auf dem Gehirne der Lebenden." 2 

 
 
Der zu weitgreifenden Assoziationen einladende Titel, der gleich zwei der die 
aktuelle, vornehmlich in den Feuilletons ausgetragene Diskussion kulturwissen-
schaftlicher Problemata bestimmenden Begriffe nennt, muss zur Sorge Anlass 
geben, der Referent habe sich leidlich intellektuell übernommen. Diese Sorge ist 
nicht unberechtigt, denn über kaum andere Begriffe wurde in der letzten Zeit mehr 
geschrieben und öffentlich nachgedacht, als über die des kulturellen Traumas und 
der Globalisierung.  

Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen ist die Frage, wie sich, aus-
gehend von der psychoanalytischen Metapsychologie, ein Verständnis dafür ge-
winnen lässt, was ein kulturelles Trauma ist. Was hat dieses kulturelle Trauma 
motivational mit dem Prozess der Globalisierung zu tun, und was an diesem Pro-
zess effektuiert die Gewalt? Womit sich, von dieser Bestimmung des Ausgangs-
punktes ausgehend, das Problemfeld aber keinesfalls einengt, sondern eher noch 
erweitert. Denn der methodische Bezug auf die Psychoanalyse wirft gleich eine 
weitere Frage auf: inwieweit diese es überhaupt gestattet, neben der individuellen 
psychischen Dimension allgemeine gesellschaftliche, oder, um es nachmodern zu 
formulieren, kulturelle Zusammenhänge einem Verstehen zugänglich zu machen? 
Die Antwort auf die letztgenannte Frage lautet kurzschlüssig, dass die Psycho-
analyse, um das in ihr angelegte metapsychologische Potenzial auszuschöpfen, 
ihrer kulturtheoretischen Aus- und Aufweitung bedarf, gleichsam eine Objektivi-
tätswende vollziehen muss, um ihren Anspruch als Kulturwissenschaft einlösen zu 
können. Die Grundlegung einer solchen Objektivitätswendung ist in unterschied-
lichen theoretischen Ansätzen vielfältig schon geleistet worden: a.) im Ausgang 
vom sogenannten Poststrukturalismus mit der Psychoanalyse, die sich mit dem 
Namen Jacques Lacans verbindet; b.) mit der Schizo-Analyse von Felix Guattari; 
c.) vor allem aber im deutschsprachigen Raum mit der Pathognostik von Rudolf 
Heinz. In dieser letztgenannten kritischen Fortschreibung wird die Psychoanalyse 
im epistemologischen Übergang zwischen Metaphysik und Naturwissenschaft 
                                                           
1 Tasso (1963), S. 220. 
2 Marx (1960), S. 115. 

Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 273–279                                             Mattes Verlag, Heidelberg 
 



André Karger 274

dergestalt situiert, dass die psychoanalytischen Theoreme ihre metaphysische Her-
kunft noch anzeigen und nicht, wie die naturwissenschaftlichen, bereits abgesperrt 
verborgen erfüllen. Als dieses Übergangsgebilde besitzt die psychoanalytische 
Metapsychologie als Genealogie die Aufklärungsvalenz ihrer eigenen metaphysi-
schen Herkunft. Die Metaphysik stellt die Frage nach dem Ursprung des Seienden. 
Als solche betrifft sie das "Verhältnisdrama" des Ursprungs zum Entsprungenen, 
ein Verhältnis, welches in den Naturwissenschaften unter dem Problem der Kausa-
lität abgehandelt wird. Innerhalb der Psychoanalyse "trägt sich das Ursprungspro-
blem als das der Genealogie des Unbewussten aus: als der Widerstreit der Inzeste 
('Triebe') und der Inzesttabus ('Abwehr'), einschließlich des pathogenen Zusam-
menbruchs dieser... Die entsprechenden psychoanalytischen Theoreme bilden die 
Steigerungssequenz: Trieb/Sexualitäts- (Ödipuskomplex)-, Narzißmus- und Todes-
triebtheorie..."3 

Was aber haben Trauma und das Verhältnisdrama des Ursprungs zum Ent-
sprungenen miteinander zu tun? Pointiert besteht das Verhältnisdrama darin, nicht 
selbst sein eigener Ursprung sein zu können. Dasjenige aber, was dem Bewusstsein 
nicht angehörig ist, ist das Unbewusste als die außerhalb des Bewusstseins verblei-
bende Objektivität: die Dinge. In einer ersten Annäherung an die eingangs gestellte 
Frage ist das Trauma so etwas wie der Abprall der Indifferenzbewegung an der 
Differenz der Dinge, an dem ein Verhältnis von Körper und Ding (Objektivität) 
sich konstituiert. 

In der Arbeit "Jenseits des Lustprinzips" kommt Freud erneut auf das Pro-
blem des Traumas – nach der Diskussion des Traumas in der Verführungstheorie 
und im Zusammenhang mit den Kriegsneurosen – bei der Einführung des Todes-
triebes, dem "dritten Schritt in der Trieblehre"4, zurück. Was haben Trauma und 
Todestrieb miteinander zu tun?  Freud führt dies am Phänomen des Wieder-
holungszwangs aus und nennt als "ergreifendste poetische Darstellung eines 
solchen"5 den dreizehnten Gesang des mittelalterlichen Epos "Das befreite Jeru-
salem" von Torquato Tasso. Das Epos behandelt die Eroberung Jerusalems durch 
das Kreuzfahrerheer Gottfrieds von Bouillon und die Geschichte seiner Helden. 
Einer dieser Helden ist Tankred, dessen Schicksal Freud wie folgend paraphrasiert:   

"Held Tankred hat unwissentlich die von ihm geliebte Clorinda getötet, als 
sie in der Rüstung eines feindlichen Ritters mit ihm kämpfte. Nach ihrem Begräb-
nis dringt er in den unheimlichen Zauberwald ein, der das Heer der Kreuzfahrer 
schreckt. Dort zerhaut er einen hohen Baum mit seinem Schwerte, aber aus der 
Wunde des Baumes strömt Blut und die Stimme Clorindas, deren Seele in diesen 
Baum gebannt war, klagt ihn an, dass er wiederum die Geliebte geschädigt habe."6  

Dieses Beispiel findet sich nicht nur an zentraler Stelle eines wichtigen Tex-
tes von Freud – immerhin geht es ihm in "Jenseits des Lustprinzips" um die Ein-
führung des Todestriebs –, auch wenn er im Folgenden nicht weiter auf dieses Bei-
spiel eingehen wird, sondern es ist auch so etwas – um in psychoanalytischen Ter-
                                                           
3 Heinz (2002), S. 156. 
4 Freud (1920), S. 64. 
5 Freud (1920), S. 21. 
6 Freud (1920), S. 21. 



Trauma und Globalisierung 275

mini zu bleiben – wie die Urszene von "Unclaimed experience. Trauma, narrative, 
and history", um die die Gedanken von Cathy Caruth über das Trauma als das 
Nicht-Repräsentierbare der Geschichte zirkulieren. Caruth Überlegungen haben die 
Diskussion um kulturelle Traumata in den Literaturwissenschaften Mitte der 
1990er Jahre maßgeblich angeregt. Für Caruth ist die Tankred-Episode nicht nur 
eine "Parabel von der Wunde und der Stimme", sondern eine "größere Parabel über 
die unartikulierten Implikationen der Trauma-Theorie in Freuds Schriften und über 
die Bruchstelle zwischen Literatur und Psychoanalyse"7.  

An Tassos Text entlang, die von Freud eröffnete Szene der "berühmt" zu nen-
nenden Tankred-Episode verfolgend, ergeben sich Hinweise auf Supplemente  
einer Deutung. Bedeutsam ist der Umstand, dass es sich bei der Geschichte eines 
Traumas um eine Liebesgeschichte handelt, die allerdings in den äußerst martia-
lischen Kontext der Kreuzzüge eingefügt ist. Das Begehren des jugendlichen Hel-
den Tankred bezieht sich auf ein Objekt (Clorinda), das neben der Geschlechts-
differenz durch zwei weitere differente Eigenschaften, die Andersartigkeit des 
Glaubens und die Zugehörigkeit zum Lager des Feindes, ausgezeichnet ist. Die 
letztgenannten bilden inhaltlich different zugleich die Folie gemeinsamer Identität 
im Soldatischen, denn Tankred und Clorinda kämpfen beide für ihren jeweiligen 
Glauben. Sie sind als Glaubenskrieger und -kriegerin so etwas wie die Gewalt-
apotheosen des Apostolischen – missionarische Fundamentalisten. Man stelle sich 
das nur einmal vor: Amerikanischer Soldat liebt Taliban-Frau.8 Der Liebende tötet 
aber die Geliebte irrtümlich, weil er sie im Kampf nicht in ihrer Verkleidung eines 
männlichen Feindes erkennt. Nachdem er seinen Gegner tödlich verletzt hat, er-
kennt er in ihm Clorinda, erschreckt und verstummt. Was aber ist das für ein Lie-
besobjekt: innen feindliche, geliebte Frau, die sich außen, die Geschlechtsdifferenz 
verwerfend, dann als feindlich zu hassender Mann darstellt: Taliban-Frau, die als 
Taliban-Mann erscheint? Das Epos erspart uns hier eine weitere komplizierte Wen-
dung nicht: Clorinda9, die ihre Weiblichkeit verworfen hat und zur "phallischen 
Frau" geworden ist, verfolgt und tötet, an einer Amnesie ihrer Herkunft leidend, 
dasjenige am anderen, wovon sie abstammt und selbst verworfen wurde. Clorinda 
ist selbst eine paranoische Rächerin, die ihr nicht-bewusstes Ursprungstrauma 
gewaltsam austrägt/exekutiert.  

Als Erfüllung des väterlichen Gesetzes ist die Tötung der Geliebten aber 
zugleich eine Über-Ich-Exekutive. Der liebende Tankred hat die Geliebte vollauf 

                                                           
7 Caruth (1996), S. 3. 
8 Hier ist auf das aktuelle Problem eines religiös motivierten Konflikts hinzuweisen, der territorial aus-

getragen wird und bei dem das Territoriale das Religiöse überdeckt. 
9 Das Epos leistet weitere genealogische Aufklärung, denn Clorinda ist das außereheliche Kind einer 

schwarzen christianisierten äthiopischen Fürstin, welches wegen seiner weißen Hautfarbe den mütter-
lichen Seitensprung verraten könnte, deshalb von der Mutter weggeben und einem moslemischen 
Eunuchen ungetauft zur Erziehung anvertraut wird. Eine ähnliche Verwandtschaftskonstellation fin-
det sich übrigens in "Nathan, dem Weisen" von G. E. Lessing. Der Eunuch flieht mit dem Kind nach 
Ägypten und erzieht es frei von jeder Glaubensbekehrung. Clorinda, in Unkenntnis ihrer Herkunft, 
lehnt ihre Weiblichkeit ebenso wie den christlichen Glauben ab und schließt sich amazonengleich, 
von unerklärlichem Hass auf die Christen angetrieben, den Muslimen im Kampf gegen die Kreuz-
ritter an. 



André Karger 276

legitimiert erschlagen, denn diese ist eine Feindin und hat gerade wichtiges Kriegs-
gerät (einen Belagerungsturm der Franken) zerstört. Tankred tut das, was man von 
einem ordentlichen Helden-Krieger erwarten darf. Er unterwirft sich dem väter-
lichen Gesetz (dem Befehl seines Kriegsherren) und überschreitet es zugleich in 
individueller Liebe. Gemeine Soldaten gehen dann zum ordentlichen Kriegsge-
schäft wieder, wie zur Tagesordnung, über; Helden aber leiden an einem tragischen 
Konflikt. Tankred wird, von doppelter Schuld geplagt, nach dem Begräbnis der Ge-
liebten schwer depressiv. Nicht nur Clorindas Tod, ein selbst verschuldeter Verlust 
des Liebesobjektes, sondern auch das Stocken der Offensive durch den Verlust des 
Kriegsgeräts, eine schwere narzisstische Not durch eine drohende Niederlage 
seiner Krieger-Schar/Bruderhorde, mag ihm ernstlich zusetzen. Ersatz und Wieder-
gutmachung ist nur durch Neuproduktion von Kriegsgerät (dem Bau eines Belage-
rungsturmes) zu bewerkstelligen, wozu als Rohstoff Holz benötigt wird. Allein, das 
Holz ist schwerlich zu beschaffen, denn der benachbarte Wald10 ist durch feindli-
che Mächte in einen Zauberwald verwandelt worden. Die Geister der Untoten 
("Ihr, die ... an Schuldgen üben rächerische Macht"11) hausen jetzt in den Bäumen 
und haben dort ihre Grabumhüllung gefunden. Als Geister mahnen sie die Schuld 
der Lebenden und deren Rache ("Furcht vor eurer Wut"12) an und schützen dadurch 
den Wald vor seiner Naturbemächtigung durch die Waffenproduzenten. Jedem 
sterblichen Menschen ist der Zugang zur Unterwelt durch den Einspruch einer 
Schockprovokation verwehrt, aber die Todesangst schützt auch vor der tötenden 
Erfahrung des Todes. Was befähigt nun den Helden Tankred, den Zauberwald zu 
betreten? Was ermöglicht seine Passage ins Jenseits einer Zwischenwelt? Es ist die 
Eigenschaft der sinnendepravierten Fühllosigkeit, die psychopathologisch dem Zu-
stand der Dissoziation entspricht, eines ataraktischen Körpers, der sich dingmime-
tisch anverwandelt hat. ("Dreifaches Erz muß um den Busen tragen, / wer ohne 
Beben schaut in jene Nacht, / und fühllos sein, wer hören kann, wie zwischen / den 
Donnerknall sich mengt Gebrüll und Zischen."13) Der soldatische Körper hat sich 
selbst in eine Waffe verwandelt. Hinzuweisen ist darauf, dass die Ataraxie des 
eigenen Körpers durch die Ansicht des selbst getöteten Liebesobjektes, deren Er-
kennen und das Erschrecken über die eigene Tat bewirkt wird. Tankred gelangt im 
Zentrum des Zauberwaldes auf einen kreisrunden Platz – Altar- / Opfer- / Grabes-
stätte –, in dessen Mitte sich eine Zypresse befindet14. Auf deren Stamm befinden 
sich eingeritzte Zeichen, die Tankred zwar lesen kann, deren warnende Bedeutung 
er jedoch nicht erfasst: "Du starker Held, der kühn und unverdrossen / ins Tal des 
Todes seinen Schritt gewandt, / o bist du nicht so grausam wie entschlossen, / lass 
ungestört dies ruhgeweihte Land! / Verschone mild des Lichts beraubte Seelen; / 

                                                           
10 Der Wald ist in der Mythologie eine Grenze zwischen dem Bekannten und Fremden. Vgl. Lurker 

(1988). 
11 Tasso (1963), S. 254. 
12 a.a.O., S. 254. 
13 a.a.O., S. 258. 
14 Als immergrüne Pflanze ist die Zypresse Symbol eines langen Lebens und der Unsterblichkeit, eben-

so des Todes. Einmal abgehauen, wächst die Zypresse nicht mehr nach. Vgl. Lurker (1988). 



Trauma und Globalisierung 277

nicht darf, wer lebt, die Abgeschiednen quälen."15 Als er unbeeindruckt in den 
Baumstamm hiebt, tritt erst eine visuelle Halluzination auf, in der Blut aus der 
Rinde hervortritt. Auch dadurch nicht in seinem tödlichen Begehren gehemmt, 
führt er den zweiten Hieb, dem die akustische Halluzination der Stimme der toten 
Clorinda folgt. Welch eine Horrorszene, in der aus dem toten Holz sich das Fleisch 
der Weibsleiche entbirgt und anklagend zu sprechen beginnt – die reinste Himmel-
fahrt und der Todessog zugleich –, die eigene schuldige Herkunft anmahnt: "Auch 
nach dem Tode noch fühllos Verwegner / bis in ihr Grab verfolgst du deine Geg-
ner? ... und wo du Holz abhaust, da wirst du morden".16 Der Einschnitt der Stimme 
führt zur Synthesis der Halluzinationen, die zugleich die Rettung vom Todessog 
ist. Tankred wird verrückt und sieht in einer Wahnwahrnehmung Clorinda leib-
haftig vor sich, vor der er nun fliehen kann: "Er eilt hinweg bestürzt und glaubt 
zugegen / der Freundin blasse, leidende Gestalt".17 " ... dass in den Bäumen allen 
ein Menschengeist mit Sinn und Sprache lebt ... die Stimme hört ich schallen, die 
schmerzlich noch in meinem Innern bebt. / Verletzten Stämmen sieht man Blut ent-
wallen, als wären sie mit weichem Fleisch umwebt."18 

Das individuelle Trauma ist phänomenologisch durch die drei Elemente der 
Wiederholung, der Unbewusstheit und der Aggression gegen sich / gegen andere 
gekennzeichnet. In einer ersten Lesart ist das Trauma Tankreds die unbewusste 
Wiederholung eines aggressiven Aktes, der Tötung des Liebesobjekts. Die nach-
trägliche Bewusst- und Fühlbarkeitswerdung geschieht nicht als Lektüre einer 
Schrift (die Inschrift im Baumstamm der Zypresse), sondern als Hören einer Stim-
me des toten Liebesobjekts, die den aggressiven Akt bedeutet. Die Stimme ist die 
des Gewissens, der Über-Ich-Einspruch, der als halluzinierte Stimme der Getöteten 
eine unerträgliche Schuld bezeugt und benennt:  die Stimme "als Figur einer un-
heimlichen oder gespenstischen Anwesenheit der Getöteten im Gedächtnis der 
Agierenden"19. Die Bewusstwerdung und Anerkennung der eigenen Schuld ver-
wandelt den dinghaften Körper an der Grenze der Unsterblichkeit zurück in den 
verwundeten Körper. Der martialische Täter (Held) wird zum kranken Opfer 
(Nicht-Held). Das Motiv der Schuld ist mit dem der Trauer verbunden: denn die 
Tötung des Liebesobjektes ist dessen Verlust und provoziert den Versuch der 
Wieder-Holung. Die Wiederholung ist nicht nur eine wiederholte Handlung, son-
dern auch das Wieder-holen eines Objekts. 

Zu Beginn des III. Kapitels, in dem die Tankred-Episode geschildert wird, 
gibt Freud eine zunächst verblüffend einfache Definition des Wiederholungs-
zwangs. Die Bewusstwerdung des Unbewussten im Sinne einer vollständigen Er-
innerung gelingt nie vollständig. Das Unbewusste muss statt dessen erst "als gegen-
wärtiges Erlebnis wiederholt" werden, bevor es als ein Stück der Vergangenheit er-
innert werden kann20. Damit ist nicht nur eine Unterscheidung zwischen Krankheit 
                                                           
15 a.a.O., S. 261. 
16 a.a.O., S. 262. 
17 a.a.O., S. 262. 
18 a.a.O., S. 263. 
19 Weigel (1999), S. 265. 
20 Freud (1920), S. 16. 



André Karger 278

als der nicht-bewussten Wiederholung/Wiederaneignung des Unbewussten und 
Normalität als seiner bewussten In-Regienahme in der Erinnerung getroffen, son-
dern auch eine zeitliche Struktur der "Nachträglichkeit" vorgegeben, in der Wieder-
holung und Erinnerung miteinander verschränkt sind. Die Wiederholung ist die Re-
präsentation eines Ereignisses, welches erst in der Wiederholung repräsentiert und 
damit bedeutsam wird. In dem Sinne ist die Wiederholung zugleich motiviert durch 
die Unabschließbarkeit der Wieder-holung eines Abwesenden, was bei Lacan die 
Definition der Struktur des Begehrens ist. Freud beschreibt die Figur der "Wieder-
Holung" an anderer Stelle in seiner Arbeit "Massenpsychologie und Ich-Analyse" 
durch den Vorgang der primären Identifizierung, bei der etwas im "Ich am Ort des 
Ich-Ideals wieder aufgerichtet wird"21 – was als Objekt unwiederbringlich verloren 
ist. Schon das Verb "Wieder-Aufrichten" evoziert das Aufrichten, Hinstellen, Er-
richten. Es ist die Ersetzung eines fehlenden Objekts durch das "Denkmal" des Ob-
jekts, welches aufgestellt wird. Es ist aber nicht das wiedergefundene Objekt, son-
dern die nachträgliche "Objektbildung" eines Nicht-Repräsentierbaren. Diesem 
Denkmal, als Anwesendes Abwesendes, kommt eine spezifische Kraft zu, die in 
einer "Bindung" und in einer Transformation besteht. Die Bindung zwischen dem 
Selbst und dem anderen, dies ist der Umstand, auf dem Freud insistiert, ist keine 
einfache – im Sinne einer reziproken – Relation von Projektion und Identifikation 
(Introjektion). Das Verhältnis beruht nicht auf etwas, was der andere für das Selbst 
ist, sondern was dem anderen und dem Selbst jenseitig ist. "Dabei stellt das Ich-
Ideal jenen Punkt vor, von dem her das Subjekt wie vom anderen gesehen sich zu 
sehen vermag, ... was ihm die Möglichkeit gibt, sich in einer Zweiersituation zu 
halten, die ihm unter dem Gesichtspunkt der Liebe als befriedigend erscheint".22 
Das Ich-Ideal steht in Relation zu einem abwesenden Objekt, als dinglich-mortale 
Objektivität, von dem es sich nährt und aufschiebend abstößt. Bei Lacan wird dies 
durch das Objekt a bezeichnet. Das Begehren der Selbstkonstitution im Selbst-
anderen-Verhältnis ist an diese dinglich-mortale Objektivität gebunden, von der sie 
sich zugleich beständig abstoßen muß. In der "primären Identifizierung", das ist 
dasjenige, worauf Freud hinweist, verbleibt ein unassimilierbarer Rest, an dem sich 
die Selbst-Identität aufschiebt und die das Begehren in seiner Unabschließbarkeit 
motiviert. Keine Selbstkonstitution ohne Übergriff auf das Entzogene als seine Re-
präsentation in einer "Objektbildung", seiner versuchten Aneignung und deren Ver-
fehlen, von dem aus sich dieser Prozess neu generiert.  

Was aber ist an diesem "Verhältnis-Drama" der Selbstkonstitution im Feld 
des Selbst-anderen-Verhältnisses traumatisch? Welche Funktion kommt der "Ob-
jektbildung" dabei zu? Das traumatische Moment der Liebesgeschichte – der Ge-
schichte zwischen Tankred und Clorinda – oder allgemeiner der ödipalen Struktur 
besteht nicht nur individuell in der unwissentlichen Tötung Clorindas und deren 
Wiederholung als unbewusstes Begehren nach dem Liebesobjekt. Das traumatische 
Moment liegt darüber hinaus in der Trauma-motivierten Selbstkonstitution / -refe-
rentialität als indifferenzierende Aneignung des anderen.  

                                                           
21 Freud (1921), S. 125. 
22 Lacan (1987), S. 282. 



Trauma und Globalisierung 279

Der Wiederholungszwang verweist jenseits der individuellen Dimension des 
Traumas auf eine allgemeine Dimension des Traumas in der Kultur. Das Trauma 
ist dabei nicht die Ursache, sondern vielmehr der Effekt des "Verhältnisdramas". 
Die Kulturkreation ist der produktive Austrag des Wiederholungszwangs als Wie-
deraneignung des traumatischen Nicht-Ursprungs. Das Phantasma des Begehrens 
wird bis zur ultimativen Lebens-/Todes-Grenze ausgeschöpft: der Sohneskrieger 
auf Transzendenzkurs. Selbstopfer für den heiligen Vater als ultimative Himmels-
fahrt. Anderen-Tötung, Weibstötung und Wiederauferstehung der Leiche im Ding-
lich-Mortalen als Waffe, die sich mit dem eigenen Körper kurzschließt: ultimative, 
nichts als traumatische Apokalypse. Der Kulturfortschritt ist demnach ein Prozess 
sich aufschiebender Indifferenzierung aller Differenzen: des anderen (der Fremde/ 
der Feind), des anderen Geschlechts, des anderen der Dinge und zuletzt des Todes. 
Diese Indifferenzbewegung wäre generell – hier ist noch einmal Rudolf Heinz 
zitiert – : "das verschuldende, das Unbewusste [der Dinge] ... schaffendes und er-
nährendes Opfer alles Anderen ... um dieses Andere selbst zu sein, um dieses abso-
luten Einen willen. Wir, die Sterblichen, sind gehalten, fortwährend die Anmaßung 
tätlicher Todesverleugnung derart zu betreiben, dass wir alle Sterblichkeit anzei-
genden Unterschiede ... diese einverleibend, zu neutralisieren nicht umhinkom-
men."23 Womit zum Schluss auch der Vorgang der Globalisierung bestimmt ist, als 
diese medial und das heißt sich imaginär realisierende inzestuöse Indifferenzbewe-
gung des kulturellen Fortschritts inklusive des akkumulierenden Gewaltpostens der 
Nichtung von Differenz: jede Differenz ist das wegzuschaffende /anzueignende 
Trauma der Todesverkündung.  
 
 
Literaturangaben 
 
Caruth, Cathy (1996): Unclaimed experience. Trauma, narrative and history (London 1996).  

Freud, Sigmund (1920): Jenseits des Lustprinzips. Gesammelte Werke, Bd. XIII. (Fischer, Frankfurt 
1968). 

Freud, Sigmund (1921): Massenpsychologie und Ich-Analyse. Gesammelte Werke, Bd. XIII. (Fischer, 
Frankfurt 1968). 

Heinz, Rudolf (2002): Pathognostische Studien VII. (Essen 2002). 

Lacan, Jacques (1987): Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. (Weinheim 1987). 

Lurker, Manfred (Hg., 1988): Wörterbuch der Symbolik. (Stuttgart 1988). 

Marx, Karl (1960): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In: Marx-Engels Werke, Bd. 8 (Ber-
lin 1960). 

Tasso, Torquato (1963): Das befreite Jerusalem. Übersetzung von J. D. Gries (München 1963).  

Weigel, Siegrid (1999): Télescopage im Unbewussten. Zum Verhältnis von Trauma, Geschichtsbegriff 
und Literatur. In: Koch, Gertrud (Hg.): Bruchlinien. (Köln 1999). 

 

                                                           
23 Heinz (2002), S. 23. 


	André Karger
	Trauma und Globalisierung –
	
	"Die Tradition aller toten Geschlechter lastet

	Literaturangaben



