André Karger

Trauma und Globalisierung —
Zur Aktualitat der Diskussion um kulturelle Traumata

"... und ringsum wird das Land, in weiten Jochen,
bedeckt mit Waffen, Blut, Gehirn und Knochen.""

"Die Tradition aller toten Geschlechter lastet
wie ein Alp auf dem Gehirne der Lebenden."*

Der zu weitgreifenden Assoziationen einladende Titel, der gleich zwei der die
aktuelle, vornehmlich in den Feuilletons ausgetragene Diskussion kulturwissen-
schaftlicher Problemata bestimmenden Begriffe nennt, muss zur Sorge Anlass
geben, der Referent habe sich leidlich intellektuell ibernommen. Diese Sorge ist
nicht unberechtigt, denn iiber kaum andere Begriffe wurde in der letzten Zeit mehr
geschrieben und 6ffentlich nachgedacht, als iiber die des kulturellen Traumas und
der Globalisierung.

Ausgangspunkt der folgenden Uberlegungen ist die Frage, wie sich, aus-
gehend von der psychoanalytischen Metapsychologie, ein Verstindnis dafiir ge-
winnen ldsst, was ein kulturelles Trauma ist. Was hat dieses kulturelle Trauma
motivational mit dem Prozess der Globalisierung zu tun, und was an diesem Pro-
zess effektuiert die Gewalt? Womit sich, von dieser Bestimmung des Ausgangs-
punktes ausgehend, das Problemfeld aber keinesfalls einengt, sondern eher noch
erweitert. Denn der methodische Bezug auf die Psychoanalyse wirft gleich eine
weitere Frage auf: inwieweit diese es iiberhaupt gestattet, neben der individuellen
psychischen Dimension allgemeine gesellschaftliche, oder, um es nachmodern zu
formulieren, kulturelle Zusammenhinge einem Verstehen zugénglich zu machen?
Die Antwort auf die letztgenannte Frage lautet kurzschliissig, dass die Psycho-
analyse, um das in ihr angelegte metapsychologische Potenzial auszuschopfen,
ihrer kulturtheoretischen Aus- und Aufweitung bedarf, gleichsam eine Objektivi-
taitswende vollziehen muss, um ihren Anspruch als Kulturwissenschaft einlosen zu
konnen. Die Grundlegung einer solchen Objektivititswendung ist in unterschied-
lichen theoretischen Ansitzen vielfiltig schon geleistet worden: a.) im Ausgang
vom sogenannten Poststrukturalismus mit der Psychoanalyse, die sich mit dem
Namen Jacques Lacans verbindet; b.) mit der Schizo-Analyse von Felix Guattari;
c.) vor allem aber im deutschsprachigen Raum mit der Pathognostik von Rudolf
Heinz. In dieser letztgenannten kritischen Fortschreibung wird die Psychoanalyse
im epistemologischen Ubergang zwischen Metaphysik und Naturwissenschaft

! Tasso (1963), S. 220.
% Marx (1960), S. 115.

Jahrbuch fiir Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 273-279 Mattes Verlag, Heidelberg



274 André Karger

dergestalt situiert, dass die psychoanalytischen Theoreme ihre metaphysische Her-
kunft noch anzeigen und nicht, wie die naturwissenschaftlichen, bereits abgesperrt
verborgen erfiillen. Als dieses Ubergangsgebilde besitzt die psychoanalytische
Metapsychologie als Genealogie die Aufklarungsvalenz ihrer eigenen metaphysi-
schen Herkunft. Die Metaphysik stellt die Frage nach dem Ursprung des Seienden.
Als solche betrifft sie das "Verhéltnisdrama" des Ursprungs zum Entsprungenen,
ein Verhiltnis, welches in den Naturwissenschaften unter dem Problem der Kausa-
litdt abgehandelt wird. Innerhalb der Psychoanalyse "trdgt sich das Ursprungspro-
blem als das der Genealogie des Unbewussten aus: als der Widerstreit der Inzeste
('Triebe") und der Inzesttabus ('Abwehr'), einschlieBlich des pathogenen Zusam-
menbruchs dieser... Die entsprechenden psychoanalytischen Theoreme bilden die
Steigerungssequenz: Trieb/Sexualitits- (Odipuskomplex)-, Narzimus- und Todes-
triebtheorie..."

Was aber haben Trauma und das Verhéltnisdrama des Ursprungs zum Ent-
sprungenen miteinander zu tun? Pointiert besteht das Verhéltnisdrama darin, nicht
selbst sein eigener Ursprung sein zu konnen. Dasjenige aber, was dem Bewusstsein
nicht angehorig ist, ist das Unbewusste als die aullerhalb des Bewusstseins verblei-
bende Objektivitit: die Dinge. In einer ersten Anndherung an die eingangs gestellte
Frage ist das Trauma so etwas wie der Abprall der Indifferenzbewegung an der
Differenz der Dinge, an dem ein Verhéltnis von Kdrper und Ding (Objektivitit)
sich konstituiert.

In der Arbeit "Jenseits des Lustprinzips" kommt Freud erneut auf das Pro-
blem des Traumas — nach der Diskussion des Traumas in der Verfithrungstheorie
und im Zusammenhang mit den Kriegsneurosen — bei der Einfiihrung des Todes-
triebes, dem "dritten Schritt in der Trieblehre™, zuriick. Was haben Trauma und
Todestrieb miteinander zu tun? Freud fiihrt dies am Phédnomen des Wieder-
holungszwangs aus und nennt als "ergreifendste poetische Darstellung eines
solchen™ den dreizehnten Gesang des mittelalterlichen Epos "Das befreite Jeru-
salem" von Torquato Tasso. Das Epos behandelt die Eroberung Jerusalems durch
das Kreuzfahrerheer Gottfrieds von Bouillon und die Geschichte seiner Helden.
Einer dieser Helden ist Tankred, dessen Schicksal Freud wie folgend paraphrasiert:

"Held Tankred hat unwissentlich die von ihm geliebte Clorinda getdtet, als
sie in der Riistung eines feindlichen Ritters mit ihm kdmpfte. Nach ihrem Begrab-
nis dringt er in den unheimlichen Zauberwald ein, der das Heer der Kreuzfahrer
schreckt. Dort zerhaut er einen hohen Baum mit seinem Schwerte, aber aus der
Wunde des Baumes stromt Blut und die Stimme Clorindas, deren Seele in diesen
Baum gebannt war, klagt ihn an, dass er wiederum die Geliebte geschidigt habe."

Dieses Beispiel findet sich nicht nur an zentraler Stelle eines wichtigen Tex-
tes von Freud — immerhin geht es ihm in "Jenseits des Lustprinzips" um die Ein-
fiihrung des Todestriebs —, auch wenn er im Folgenden nicht weiter auf dieses Bei-
spiel eingehen wird, sondern es ist auch so etwas — um in psychoanalytischen Ter-

Heinz (2002), S. 156.
Freud (1920), S. 64.
Freud (1920), S. 21.

3
4
5
® Freud (1920), S. 21.



Trauma und Globalisierung 275

mini zu bleiben — wie die Urszene von "Unclaimed experience. Trauma, narrative,
and history"”, um die die Gedanken von Cathy Caruth {iber das Trauma als das
Nicht-Reprisentierbare der Geschichte zirkulieren. Caruth Uberlegungen haben die
Diskussion um kulturelle Traumata in den Literaturwissenschaften Mitte der
1990er Jahre maBgeblich angeregt. Fiir Caruth ist die Tankred-Episode nicht nur
eine "Parabel von der Wunde und der Stimme", sondern eine "groBere Parabel iiber
die unartikulierten Implikationen der Trauma-Theorie in Freuds Schriften und iiber
die Bruchstelle zwischen Literatur und Psychoanalyse"’.

An Tassos Text entlang, die von Freud erdffnete Szene der "beriihmt" zu nen-
nenden Tankred-Episode verfolgend, ergeben sich Hinweise auf Supplemente
einer Deutung. Bedeutsam ist der Umstand, dass es sich bei der Geschichte eines
Traumas um eine Liebesgeschichte handelt, die allerdings in den &uBerst martia-
lischen Kontext der Kreuzziige eingefiigt ist. Das Begehren des jugendlichen Hel-
den Tankred bezieht sich auf ein Objekt (Clorinda), das neben der Geschlechts-
differenz durch zwei weitere differente Eigenschaften, die Andersartigkeit des
Glaubens und die Zugehorigkeit zum Lager des Feindes, ausgezeichnet ist. Die
letztgenannten bilden inhaltlich different zugleich die Folie gemeinsamer Identitét
im Soldatischen, denn Tankred und Clorinda kédmpfen beide fiir ihren jeweiligen
Glauben. Sie sind als Glaubenskrieger und -kriegerin so etwas wie die Gewalt-
apotheosen des Apostolischen — missionarische Fundamentalisten. Man stelle sich
das nur einmal vor: Amerikanischer Soldat liebt Taliban-Frau.® Der Liebende totet
aber die Geliebte irrtiimlich, weil er sie im Kampf nicht in ihrer Verkleidung eines
ménnlichen Feindes erkennt. Nachdem er seinen Gegner tddlich verletzt hat, er-
kennt er in ihm Clorinda, erschreckt und verstummt. Was aber ist das fiir ein Lie-
besobjekt: innen feindliche, geliebte Frau, die sich auflen, die Geschlechtsdifferenz
verwerfend, dann als feindlich zu hassender Mann darstellt: Taliban-Frau, die als
Taliban-Mann erscheint? Das Epos erspart uns hier eine weitere komplizierte Wen-
dung nicht: Clorinda’, die ihre Weiblichkeit verworfen hat und zur "phallischen
Frau" geworden ist, verfolgt und totet, an einer Amnesie ihrer Herkunft leidend,
dasjenige am anderen, wovon sie abstammt und selbst verworfen wurde. Clorinda
ist selbst eine paranoische Récherin, die ihr nicht-bewusstes Ursprungstrauma
gewaltsam austrigt/exekutiert.

Als Erfiillung des viterlichen Gesetzes ist die Totung der Geliebten aber
zugleich eine Uber-Ich-Exekutive. Der liecbende Tankred hat die Geliebte vollauf

7 Caruth (1996), S. 3.

8 Hier ist auf das aktuelle Problem eines religiés motivierten Konflikts hinzuweisen, der territorial aus-
getragen wird und bei dem das Territoriale das Religiose tiberdeckt.

? Das Epos leistet weitere genealogische Aufklarung, denn Clorinda ist das auBereheliche Kind einer
schwarzen christianisierten dthiopischen Fiirstin, welches wegen seiner weiflen Hautfarbe den miitter-
lichen Seitensprung verraten konnte, deshalb von der Mutter weggeben und einem moslemischen
Eunuchen ungetauft zur Erziehung anvertraut wird. Eine dhnliche Verwandtschaftskonstellation fin-
det sich tibrigens in "Nathan, dem Weisen" von G. E. Lessing. Der Eunuch flicht mit dem Kind nach
Agypten und erzieht es frei von jeder Glaubensbekehrung. Clorinda, in Unkenntnis ihrer Herkunft,
lehnt ihre Weiblichkeit ebenso wie den christlichen Glauben ab und schliefit sich amazonengleich,
von unerklarlichem Hass auf die Christen angetrieben, den Muslimen im Kampf gegen die Kreuz-
ritter an.



276 André Karger

legitimiert erschlagen, denn diese ist eine Feindin und hat gerade wichtiges Kriegs-
gerit (einen Belagerungsturm der Franken) zerstort. Tankred tut das, was man von
einem ordentlichen Helden-Krieger erwarten darf. Er unterwirft sich dem viter-
lichen Gesetz (dem Befehl seines Kriegsherren) und iiberschreitet es zugleich in
individueller Liebe. Gemeine Soldaten gehen dann zum ordentlichen Kriegsge-
schéft wieder, wie zur Tagesordnung, tiber; Helden aber leiden an einem tragischen
Konflikt. Tankred wird, von doppelter Schuld geplagt, nach dem Begrabnis der Ge-
liebten schwer depressiv. Nicht nur Clorindas Tod, ein selbst verschuldeter Verlust
des Liebesobjektes, sondern auch das Stocken der Offensive durch den Verlust des
Kriegsgerits, eine schwere narzisstische Not durch eine drohende Niederlage
seiner Krieger-Schar/Bruderhorde, mag ihm ernstlich zusetzen. Ersatz und Wieder-
gutmachung ist nur durch Neuproduktion von Kriegsgerit (dem Bau eines Belage-
rungsturmes) zu bewerkstelligen, wozu als Rohstoff Holz bendtigt wird. Allein, das
Holz ist schwerlich zu beschaffen, denn der benachbarte Wald' ist durch feindli-
che Michte in einen Zauberwald verwandelt worden. Die Geister der Untoten
("Thr, die ... an Schuldgen iiben richerische Macht"'") hausen jetzt in den Baumen
und haben dort ihre Grabumhiillung gefunden. Als Geister mahnen sie die Schuld
der Lebenden und deren Rache ("Furcht vor eurer Wut"'?) an und schiitzen dadurch
den Wald vor seiner Naturbemidchtigung durch die Waffenproduzenten. Jedem
sterblichen Menschen ist der Zugang zur Unterwelt durch den Einspruch einer
Schockprovokation verwehrt, aber die Todesangst schiitzt auch vor der tétenden
Erfahrung des Todes. Was beféhigt nun den Helden Tankred, den Zauberwald zu
betreten? Was ermdglicht seine Passage ins Jenseits einer Zwischenwelt? Es ist die
Eigenschaft der sinnendepravierten Fiihllosigkeit, die psychopathologisch dem Zu-
stand der Dissoziation entspricht, eines ataraktischen Korpers, der sich dingmime-
tisch anverwandelt hat. ("Dreifaches Erz mufl um den Busen tragen, / wer ohne
Beben schaut in jene Nacht, / und fiihllos sein, wer horen kann, wie zwischen / den
Donnerknall sich mengt Gebriill und Zischen."") Der soldatische Kérper hat sich
selbst in eine Waffe verwandelt. Hinzuweisen ist darauf, dass die Ataraxie des
eigenen Korpers durch die Ansicht des selbst getdteten Liebesobjektes, deren Er-
kennen und das Erschrecken iiber die eigene Tat bewirkt wird. Tankred gelangt im
Zentrum des Zauberwaldes auf einen kreisrunden Platz — Altar- / Opfer- / Grabes-
stitte —, in dessen Mitte sich eine Zypresse befindet'*. Auf deren Stamm befinden
sich eingeritzte Zeichen, die Tankred zwar lesen kann, deren warnende Bedeutung
er jedoch nicht erfasst: "Du starker Held, der kiithn und unverdrossen / ins Tal des
Todes seinen Schritt gewandt, / o bist du nicht so grausam wie entschlossen, / lass
ungestort dies ruhgeweihte Land! / Verschone mild des Lichts beraubte Seelen; /

' Der Wald ist in der Mythologie eine Grenze zwischen dem Bekannten und Fremden. Vgl. Lurker
(1988).

" Tasso (1963), S. 254.

"2 2.2.0.,S. 254.

P 2.2.0.,8.258.

4 Als immergriine Pflanze ist die Zypresse Symbol eines langen Lebens und der Unsterblichkeit, eben-
so des Todes. Einmal abgehauen, wichst die Zypresse nicht mehr nach. Vgl. Lurker (1988).



Trauma und Globalisierung 277

nicht darf, wer lebt, die Abgeschiednen quilen."” Als er unbeeindruckt in den
Baumstamm hiebt, tritt erst eine visuelle Halluzination auf, in der Blut aus der
Rinde hervortritt. Auch dadurch nicht in seinem tddlichen Begehren gehemmt,
fihrt er den zweiten Hieb, dem die akustische Halluzination der Stimme der toten
Clorinda folgt. Welch eine Horrorszene, in der aus dem toten Holz sich das Fleisch
der Weibsleiche entbirgt und anklagend zu sprechen beginnt — die reinste Himmel-
fahrt und der Todessog zugleich —, die eigene schuldige Herkunft anmahnt: "Auch
nach dem Tode noch fiihllos Verwegner / bis in ihr Grab verfolgst du deine Geg-
ner? ... und wo du Holz abhaust, da wirst du morden".'® Der Einschnitt der Stimme
fiihrt zur Synthesis der Halluzinationen, die zugleich die Rettung vom Todessog
ist. Tankred wird verriickt und sicht in einer Wahnwahrnehmung Clorinda leib-
haftig vor sich, vor der er nun flichen kann: "Er eilt hinweg bestiirzt und glaubt
zugegen / der Freundin blasse, leidende Gestalt"."” " ... dass in den Baumen allen
ein Menschengeist mit Sinn und Sprache lebt ... die Stimme hort ich schallen, die
schmerzlich noch in meinem Innern bebt. / Verletzten Stimmen sieht man Blut ent-
wallen, als wiéren sie mit weichem Fleisch umwebt."'

Das individuelle Trauma ist phdnomenologisch durch die drei Elemente der
Wiederholung, der Unbewusstheit und der Aggression gegen sich / gegen andere
gekennzeichnet. In einer ersten Lesart ist das Trauma Tankreds die unbewusste
Wiederholung eines aggressiven Aktes, der Tétung des Liebesobjekts. Die nach-
tragliche Bewusst- und Fiihlbarkeitswerdung geschieht nicht als Lektiire einer
Schrift (die Inschrift im Baumstamm der Zypresse), sondern als Horen einer Stim-
me des toten Liebesobjekts, die den aggressiven Akt bedeutet. Die Stimme ist die
des Gewissens, der Uber-Ich-Einspruch, der als halluzinierte Stimme der Getdteten
eine unertrdgliche Schuld bezeugt und benennt: die Stimme "als Figur einer un-
heimlichen oder gespenstischen Anwesenheit der Getoteten im Gedéchtnis der
Agierenden""’. Die Bewusstwerdung und Anerkennung der eigenen Schuld ver-
wandelt den dinghaften Korper an der Grenze der Unsterblichkeit zuriick in den
verwundeten Korper. Der martialische Téter (Held) wird zum kranken Opfer
(Nicht-Held). Das Motiv der Schuld ist mit dem der Trauer verbunden: denn die
Totung des Liebesobjektes ist dessen Verlust und provoziert den Versuch der
Wieder-Holung. Die Wiederholung ist nicht nur eine wiederholte Handlung, son-
dern auch das Wieder-holen eines Objekts.

Zu Beginn des III. Kapitels, in dem die Tankred-Episode geschildert wird,
gibt Freud eine zunichst verbliiffend einfache Definition des Wiederholungs-
zwangs. Die Bewusstwerdung des Unbewussten im Sinne einer vollstdndigen Er-
innerung gelingt nie vollstdndig. Das Unbewusste muss statt dessen erst "als gegen-
wartiges Erlebnis wiederholt" werden, bevor es als ein Stiick der Vergangenheit er-
innert werden kann®’. Damit ist nicht nur eine Unterscheidung zwischen Krankheit

15 220, 8. 261.

16 2.2.0., S. 262.

17 220, 8. 262.

18 2.2.0., 8. 263.

1 Weigel (1999), S. 265.
20 Freud (1920), S. 16.



278 André Karger

als der nicht-bewussten Wiederholung/Wiederaneignung des Unbewussten und
Normalitit als seiner bewussten In-Regienahme in der Erinnerung getroffen, son-
dern auch eine zeitliche Struktur der "Nachtriglichkeit" vorgegeben, in der Wieder-
holung und Erinnerung miteinander verschriankt sind. Die Wiederholung ist die Re-
prisentation eines Ereignisses, welches erst in der Wiederholung représentiert und
damit bedeutsam wird. In dem Sinne ist die Wiederholung zugleich motiviert durch
die UnabschlieBbarkeit der Wieder-holung eines Abwesenden, was bei Lacan die
Definition der Struktur des Begehrens ist. Freud beschreibt die Figur der "Wieder-
Holung" an anderer Stelle in seiner Arbeit "Massenpsychologie und Ich-Analyse"
durch den Vorgang der priméren Identifizierung, bei der etwas im "Ich am Ort des
Ich-Ideals wieder aufgerichtet wird"*' — was als Objekt unwiederbringlich verloren
ist. Schon das Verb "Wieder-Aufrichten" evoziert das Aufrichten, Hinstellen, Er-
richten. Es ist die Ersetzung eines fehlenden Objekts durch das "Denkmal” des Ob-
jekts, welches aufgestellt wird. Es ist aber nicht das wiedergefundene Objekt, son-
dern die nachtrigliche "Objektbildung" eines Nicht-Reprisentierbaren. Diesem
Denkmal, als Anwesendes Abwesendes, kommt eine spezifische Kraft zu, die in
einer "Bindung" und in einer Transformation besteht. Die Bindung zwischen dem
Selbst und dem anderen, dies ist der Umstand, auf dem Freud insistiert, ist keine
einfache — im Sinne einer reziproken — Relation von Projektion und Identifikation
(Introjektion). Das Verhiltnis beruht nicht auf etwas, was der andere fiir das Selbst
ist, sondern was dem anderen und dem Selbst jenseitig ist. "Dabei stellt das Ich-
Ideal jenen Punkt vor, von dem her das Subjekt wie vom anderen gesehen sich zu
sehen vermag, ... was ihm die Moglichkeit gibt, sich in einer Zweiersituation zu
halten, die ihm unter dem Gesichtspunkt der Liebe als befriedigend erscheint".*?
Das Ich-Ideal steht in Relation zu einem abwesenden Objekt, als dinglich-mortale
Objektivitit, von dem es sich nahrt und aufschiebend abstéft. Bei Lacan wird dies
durch das Objekt a bezeichnet. Das Begehren der Selbstkonstitution im Selbst-
anderen-Verhiltnis ist an diese dinglich-mortale Objektivitdt gebunden, von der sie
sich zugleich bestdndig abstoBen muB. In der "primédren Identifizierung", das ist
dasjenige, worauf Freud hinweist, verbleibt ein unassimilierbarer Rest, an dem sich
die Selbst-Identitat aufschiebt und die das Begehren in seiner Unabschliebarkeit
motiviert. Keine Selbstkonstitution ohne Ubergriff auf das Entzogene als seine Re-
présentation in einer "Objektbildung", seiner versuchten Aneignung und deren Ver-
fehlen, von dem aus sich dieser Prozess neu generiert.

Was aber ist an diesem "Verhiltnis-Drama" der Selbstkonstitution im Feld
des Selbst-anderen-Verhéltnisses traumatisch? Welche Funktion kommt der "Ob-
jektbildung" dabei zu? Das traumatische Moment der Liebesgeschichte — der Ge-
schichte zwischen Tankred und Clorinda — oder allgemeiner der 6dipalen Struktur
besteht nicht nur individuell in der unwissentlichen Tétung Clorindas und deren
Wiederholung als unbewusstes Begehren nach dem Liebesobjekt. Das traumatische
Moment liegt dariiber hinaus in der Trauma-motivierten Selbstkonstitution / -refe-
rentialitdt als indifferenzierende Aneignung des anderen.

2! Freud (1921), S. 125.
22 Lacan (1987), S. 282.



Trauma und Globalisierung 279

Der Wiederholungszwang verweist jenseits der individuellen Dimension des
Traumas auf eine allgemeine Dimension des Traumas in der Kultur. Das Trauma
ist dabei nicht die Ursache, sondern vielmehr der Effekt des "Verhdltnisdramas".
Die Kulturkreation ist der produktive Austrag des Wiederholungszwangs als Wie-
deraneignung des traumatischen Nicht-Ursprungs. Das Phantasma des Begehrens
wird bis zur ultimativen Lebens-/Todes-Grenze ausgeschopft: der Sohneskrieger
auf Transzendenzkurs. Selbstopfer fiir den heiligen Vater als ultimative Himmels-
fahrt. Anderen-Totung, Weibstdtung und Wiederauferstehung der Leiche im Ding-
lich-Mortalen als Waffe, die sich mit dem eigenen Korper kurzschlie3t: ultimative,
nichts als traumatische Apokalypse. Der Kulturfortschritt ist demnach ein Prozess
sich aufschiebender Indifferenzierung aller Differenzen: des anderen (der Fremde/
der Feind), des anderen Geschlechts, des anderen der Dinge und zuletzt des Todes.
Diese Indifferenzbewegung wére generell — hier ist noch einmal Rudolf Heinz
zitiert — : "das verschuldende, das Unbewusste [der Dinge] ... schaffendes und er-
néhrendes Opfer alles Anderen ... um dieses Andere selbst zu sein, um dieses abso-
luten Einen willen. Wir, die Sterblichen, sind gehalten, fortwéahrend die Anmafung
tatlicher Todesverleugnung derart zu betreiben, dass wir alle Sterblichkeit anzei-
genden Unterschiede ... diese einverleibend, zu neutralisieren nicht umhinkom-
men."* Womit zum Schluss auch der Vorgang der Globalisierung bestimmt ist, als
diese medial und das heif3t sich imaginar realisierende inzestudse Indifferenzbewe-
gung des kulturellen Fortschritts inklusive des akkumulierenden Gewaltpostens der
Nichtung von Differenz: jede Differenz ist das wegzuschaffende /anzueignende
Trauma der Todesverkiindung.

Literaturangaben

Caruth, Cathy (1996): Unclaimed experience. Trauma, narrative and history (London 1996).

Freud, Sigmund (1920): Jenseits des Lustprinzips. Gesammelte Werke, Bd. XIII. (Fischer, Frankfurt
1968).

Freud, Sigmund (1921): Massenpsychologie und Ich-Analyse. Gesammelte Werke, Bd. XIII. (Fischer,
Frankfurt 1968).

Heinz, Rudolf (2002): Pathognostische Studien VII. (Essen 2002).
Lacan, Jacques (1987): Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. (Weinheim 1987).
Lurker, Manfred (Hg., 1988): Worterbuch der Symbolik. (Stuttgart 1988).

Marx, Karl (1960): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In: Marx-Engels Werke, Bd. 8 (Ber-
lin 1960).

Tasso, Torquato (1963): Das befreite Jerusalem. Ubersetzung von J. D. Gries (Miinchen 1963).

Weigel, Siegrid (1999): Télescopage im Unbewussten. Zum Verhéltnis von Trauma, Geschichtsbegriff
und Literatur. In: Koch, Gertrud (Hg.): Bruchlinien. (K&6ln 1999).

2 Heinz (2002), S. 23.



	André Karger
	Trauma und Globalisierung –
	
	"Die Tradition aller toten Geschlechter lastet

	Literaturangaben



