
Ludwig Janus 
 
Psychohistorische Überlegungen  
zum 11. September in New York 

1 
 
 
Einleitung 
  
Die Selbstmordattacke von 15 arabischen Männern auf die Zwillingstürme des Welt-
handelszentrums in New York und das Pentagon in Washington mit Hilfe von ge-
kaperten Passagiermaschinen war im wahrsten Sinne des Wortes weltbewegend. Die 
Erschütterung über das Leid der Opfer in den Gebäuden und in den Flugzeugen 
führte die Menschen in einer tiefen Weise zusammen und löste eine länderüber-
greifende Solidarität und Hilfsbereitschaft aus. Anders als bei anderen terroristi-
schen oder kriegerischen Ereignissen war in diesem Falle die symbolische Qualität 
des Angriffs auf die Werte der westlichen Welt so deutlich, dass sie auch verstanden 
wurde und zu einem Zusammenrücken um die Ideale westlicher Kultur führte und 
eine Neugier auf die zentralen Werte und Anliegen der arabischen Kultur auslöste. 
Umgekehrt war die arabische Welt herausgefordert, sich in einer neuen Weise auf 
die Grundlagen ihrer Kultur zu besinnen, insbesondere darauf, ob und in welcher 
Weise und aus welchen Gründen der Djihadismus wirklich zur arabischen Kultur 
und zum Islam gehört.2 

In vielen Äußerungen der ersten Zeit ging es vor allem erst einmal darum, die 
Ereignisse gefühlsmäßig zu verarbeiten, zu ordnen und erste Gesichtspunkte zu 
gewinnen3. Inzwischen sollte es möglich sein, einigen Überblick über die Hinter-
gründe zu gewinnen, wo jetzt der äußere Ablauf der Ereignisse in mancher Hinsicht 
geklärt ist4. Im Folgenden sollen Aspekte des Interagierens von Konfliktpotentialen 
der westlichen und der arabischen Welt beschrieben werden, um daraus eine Per-
spektive auf Handlungsmöglichkeiten zu gewinnen. 
 
 
Osama bin Laden 
 
Aus anfangs widersprüchlichen Einschätzungen kristallisierte sich schließlich doch 
heraus, dass Osama bin Laden mit seiner "Kampffront gegen Kreuzzügler und 
Juden", die er 1998 als Dachorganisation verschiedener fundamentalistischer Grup-
pen zur Bekämpfung der Ungläubigen gegründet hatte, eine Zentralfigur im Hinter-
grund war und auch mit der von ihm 1988 gegründeten Organisation Al-Qaida die 
                                                 
1  Dieser Beitrag beruht auf dem Eröffnungsvortrag der 16. Jahrestagung der Deutschen Gesellschaft für 

Psychohistorische Forschung (Berlin, 31. 5. - 2. 6. 2002) und erscheint demnächst auch in Büttner & 
Wirth (2003). 

2  s. z.B. Hamzawy (2002). 
3  Rowohlt (2001), Knüpfer & Berke (2001). 
4  Aust & Schnibben (2002). 

Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 33–52                                                    Mattes Verlag, Heidelberg 



Ludwig Janus 34

logistische Infrastruktur für die Planung und Durchführung der Attentate in wesent-
lichen Teilen bereit gestellt hatte. In seinem Lebensweg von der angepassten Le-
bensweise in einer reichen saudi-arabischen Familie und seiner Tätigkeit im Bau-
unternehmen seines Vaters zum Leiter fundamentalistisch-terroristischer Gruppen 
kommt eine Modernisierungskrise in der saudi-arabischen Gesellschaft und der 
arabischen Welt insgesamt zum Ausdruck.  

Osama bin Laden wurde 1955 als 17. von 57 Kindern eines sehr erfolgreichen 
Bauunternehmers und Multimillionärs jemenitischer Abstammung im saudi-arabi-
schen Dschidda geboren. Seine Mutter war im Kreise der Frauen des Vaters wenig 
geachtet. Durch den Tod des Vaters bei einem Flugzeugabsturz wurde er in jungen 
Jahren zum vielfachen Millionär. Dies gab ihm die Freiheit, sich politisch zu betä-
tigen. Der Einmarsch der sowjetischen Truppen in Afghanistan 1979 förderte die 
Radikalisierung fundamentalistischer Gruppen. Pakistan organisierte Widerstands-
gruppen, die von Saudi-Arabien finanziert wurden und von den USA mit Waffen be-
liefert wurden. In der pakistanischen Grenzstadt Peschawar gründet Abdullah 
Accam, ein Palästinenser aus Jordanien, ein Zentrum fundamentalistischer Lehre 
und wird zum einflussreichen Lehrer für Osama bin Laden, der ihn wiederum mit 
Geld unterstützt und dessen "gottgesandter Engel" er ist. Accam macht ihn zu einem 
Djihad-Schüler. 1988 gründet bin Laden sein eigenes Djihad-Büro und nennt es Al-
Qaida, "die Basis" (bei diesen Angaben beziehe ich mich im Wesentlichen auf das 
2001 erschienene Buch "Osama bin Laden" von Pohly und Durán). 

1989 ziehen die sowjetischen Truppen ab. Osama bin Laden kehrt nach Saudi-
Arabien zurück, um wieder im Familienbetrieb zu arbeiten. Eine Repolitisierung der 
Szene bedeutet der Kuwait-Krieg mit ständiger Stationierung amerikanischer Trup-
pen in Saudi-Arabien, für fundamentalistisch orientierte Araber wie bin Laden eine 
Provokation. Die entscheidende Radikalisierung soll sich nach seinen eigenen An-
gaben nach dem Einmarsch der Truppen der USA nach Somalia vollzogen haben. 
Daraufhin lässt bin Laden seine Al-Qaida verkünden, amerikanische Truppen in 
Saudi-Aarabien, dem Jemen und dem Horn von Afrika seien Zielscheibe für den 
Djihad. 1993 beteiligt sich ein Al-Qaida-Kommando an einer somalischen Ausein-
andersetzung mit US-Soldaten, bei der 18 Amerikaner getötet werden. Ein Anschlag 
auf das World Trade Center 1993 mit einem Sprengsatz in der Garage misslingt. 
Einigen der Attentäter werden Verbindungen zu Al-Qaida nachgewiesen. Auf ameri-
kanischen Druck hin wird Osama bin Laden von Saudi-Arabien die Staatsbürger-
schaft entzogen, und sein Clan erklärt ihn als nicht länger zur Familie gehörig. Auch 
den Sudan, wohin er ausgewichen war, muss er 1996 auf Druck der USA verlassen.  

Er begibt sich nach Afghanistan, wo sich die Taliban-Milizen formieren. 1998 
gründet er in der ostafghanischen Stadt Khost die "Internationale Kampffront gegen 
Juden und Kreuzzügler". Von zugehörigen Kampfgruppen werden im tansanischen 
Dar-es-Salam und dem kenianischen Nairobi gleichzeitig Bombenanschläge auf die 
US-Botschaften verübt, bei denen über 200 Menschen ihr Leben verlieren und tau-
sende verletzt werden. Im Jahr 2000 wird im jemenitischen Hafen Aden ein Bom-
benanschlag auf den US-Zerstörer Cole verübt, bei dem 17 amerikanische Seeleute 
getötet werden. Osama bin Laden hat sich ganz bei den Taliban engagiert und hat 
sich deren Führer Mullah Omar auch familiär verbunden. 
 



Psychohistorische Überlegungen zum 11. September 35

Der Hintergrund der Attentäter 
 
Die Mehrzahl der Attentäter stammen aus dem südlichen Arabien, dem Ausgangs-
punkt des Wahabismus, einer fundamentalistischen arabischen Richtung, auf die 
sich das Königshaus stützt. In Saudi-Arabien ist die Spaltung zwischen mittelalter-
lich geprägter fundamentalistischer Religion und Staatsform und den Einflüssen mo-
derner westlicher Technik und Ökonomie am stärksten zugespitzt. Dieser Wider-
spruch prägt auch die Familie Osama bin Ladens, die zum einen zutiefst arabisch-
patriarchal geprägt durch Dienstbarkeit für das Königshaus groß geworden ist, wäh-
rend zum anderen gleichzeitig einige Mitglieder in den USA beruflich tätig und da-
mit direkt westlichen Einflüssen ausgesetzt sind. Auch Wirth5 hebt in seiner Analyse 
das Konfliktpotenzial der "Doppel-Moral" solcher reicher saudi-arabischer Väter 
hervor und formuliert die interessante Vermutung, "...dass die Söhne aus wirtschaft-
lich priviligierten Familien teils im bewussten, teils im unbewussten Auftrag der 
Väter in den heiligen Krieg ziehen, von dem die Väter nur reden und träumen".6 Da-
zu kommt, dass ein despotisches Königshaus durch aus dem Ölreichtum gewonnene 
wirtschaftliche Macht die Gesellschaft in mittelalterlich geprägter Abhängigkeit und 
Stagnation halten kann. Da letztlich der Einfluss der Amerikaner, die über 20 % 
ihres Ölbedarfs aus Saudi-Arabien decken, für diese politische Situation verantwort-
lich ist, richtet sich der Auflehnungsaffekt gegen sie.  
 
 
Strukturelemente der arabischen Welt 
 
Die arabischen Gesellschaften sind in weiten Teilen strikt monotheistische, hierar-
chisch gegliederte und von Männern dominierte Gesellschaften. Die unterschiedlich 
ausgeprägte Polygamie und die radikale Trennung der Geschlechter führt dazu, dass 
die Väter für die Kinder fern und wenig erreichbar sind. Sexualität ist stark tabuiert, 
Beschneidung bei Männern und Frauen ist verbreitet, wenn auch je nach Region 
sehr unterschiedlich häufig.7 Wir wissen heute aus vielfältigen Untersuchungen, dass 
diese genitalen Verstümmelungen die Beziehungs- und Indiviuationsmöglichkeiten 
in bedeutsamer Weise einschränken, ohne dass jetzt in diesem Zusammenhang 
weiter darauf eingegangen werden kann. Es sei nur als eine wesentliche Folge die 
"Vermeidung von Intimität" zwischen den Geschlechtern genannt.8 Die Frauen 
haben wenig Rechte, eine kollektive Orientierung ist vorherrschend, Individualität 
im westlichen Sinne wenig entwickelt. Die Familienstrukturen haben vielfach Clan-
charakter, die Wirtschaftsform ist zum Teil noch feudal-agrarisch oder nomadisch. 
Durch die Auswirkungen der westlichen gesellschaftlichen und technisch-wirt-
schaftlichen Entwicklungen befindet sich die islamische Welt seit 200 Jahren in 
einer chronischen Entwicklungs- und Modernisierungskrise.  
 
                                                 
5  Wirth (2002), S. 380. 
6  ebd. 
7  Lightfood-Klein (1992). 
8  Goldman (1997), S. 124. 

                                                                    



Ludwig Janus 36

Strukturelemente der westlichen Welt 
 
In den demokratischen Gesellschaften verlieren die monotheistischen Religionen an 
Bedeutung, bleiben aber latent noch sehr wirksam. Die patriarchalen Ordnungen be-
finden sich in einem Entwicklungsprozess auf Liberalität und Gleichberechtigung 
hin, Kirche und Staat sind weitgehend getrennt. Die Wirtschaftsform ist kapitalis-
tisch und technikorientiert. Für die Polarisierung zwischen der arabischen und der 
westlichen Welt ist bedeutsam, dass es in den USA eine Spaltung zwischen dem 
Vordergrund einer freiheitlich-demokratischen Ebene und dem Hintergrund einer 
sektiererischen Religiosität mit fundamentalistischen Zügen gibt. Sehr wenig disku-
tiert und geklärt ist, in welchem Ausmaß die in den USA verbreitete männliche Be-
schneidung irrtionale Bedrohungsängste födert.9 Auch die hohe Kaiserschnittrate 
von bis zu 50%10 birgt als kollektives Element der Primärsozialisation das Potential 
von irrationalen Bedrohungsgefühlen11 und entsprechenden Gegenreaktionen, wie 
sie nach meiner Vermutung bei dem SDI-Programm einen Hintergrund bilden. Die 
Zerrissenheit der amerikanischen Gesellschaft in ethnische Gruppen birgt ein laten-
tes Gewaltpotential, das dicht unter der Oberfläche spürbar ist. Darum braucht die 
amerikanische Gesellschaft vielleicht noch mehr als andere Gesellschaften Außen-
feinde für ihren inneren Zusammenhalt. Dazu mag beitragen, dass das eigene "Böse" 
der fast vollständigen Auslöschung der Indianerkulturen und die Ermordung der in-
dianischen Urbevölkerung weitgehend verleugnet ist.12 
 
Politische Konfliktlage 
 
Seit dem 19. Jahrhundert ist die arabische Welt in einen mit mancherlei Kränkungen 
verbundenen politisch-gesellschaftlichen Rückstand gegenüber Europa und den 
USA geraten. Teile Nordafrikas gerieten unter französische Oberhoheit, Ägypten 
und der Vordere Orient wurden englischer Einflussbereich. Die Niederlage des 
Osmanischen Reiches und seine Auflösung 1918 besiegelte diese Entwicklung. 
Arabische Länder versuchten in unterschiedlichem Ausmaße und unterschiedlichem 
Tempo westliche Modelle einzuführen, am ausgeprägtesten geschah dies in der 
Türkei.  

Die zum Teil willkürliche Machtpolitik des dominierenden Westens war mit 
einer Kette von Demütigungen verbunden. Dabei war die Vertreibung der Palästi-
nenser aus ihrem angestammten Land im Zusammenhang mit der Gründung des 
Staates Israel vielleicht die schmerzlichste und "ungerechteste", insofern hier ein in 
Europa durch einen destruktiven Nationalismus "unlösbar" gewordenes Integrations-
problem auf Kosten der palästinensischen Bevölkerung "gelöst" wurde, die mit 
diesen Konflikten nicht das Geringste zu tun hatte. Die innere Entwicklung der ara-
bischen Staaten aus feudalen Strukturen hin zu modernen Gesellschaften wurde 
                                                 
9  Goldman (1997). 
10 Verny (1992). 
11 Emerson (1997). 
12 Beckenbach (2002). 



Psychohistorische Überlegungen zum 11. September 37

durch die Einflussnahme westlicher Politik in vielen Bereichen schwer geschädigt.13 
So wurde die demokratisch-sozialistische Entwicklung im Iran unter Mossadeq in 
den 50er Jahren durch machtpolitisches Eingreifen der USA zerstört, mit all den be-
kannten destruktiven Folgewirkungen bis heute. Bedeutsam dabei ist, dass die west-
lichen Staaten und insbesondere die USA zwar innerlich freiheitlich-demokratisch 
organisiert sind, nach außen aber eine kapitalistisch orientierte kurzsichtige Macht-
politik betreiben, die nicht auf die demokratisch-freiheitlichen Werte hin reflektiert 
ist. Statt die Entwicklungsprozesse in den arabischen Gesellschaften zu achten und 
konstruktiv zu begleiten, was durchaus im langfristigen Interesse der USA liegen 
würde, suchten die USA über die Destabilisierung der arabischen Gesellschaften 
kurzfristige macht- und wirtschaftspolitische Vorteile zu erreichen.14 

In den arabischen Ländern vollziehen sich die Entwicklungen von feudalen 
Ordnungen hin zu demokratischen Ordnungen im Prinzip in den gleichen Bahnen, 
wie dies früher im Westen geschehen ist, wobei im Übergang zwischen Feudal-
ordnung und künftigen freiheitlichen Ordnungen im Moment diktatorische Regime, 
wie früher in Europa auch, als Übergangsstufen dominieren.  
 
Saudi-Arabien als zentraler Konfliktherd 
 
Das saudi-arabische Königs-Regime kann sich völlig unzeitgemäß und der gesell-
schaftlichen Entwicklungstendenz nicht angemessen durch ein Zusammenwirken 
des wahabitischen Fundamentalismus, der Clan-Familienstrukturen, des Ölreichtums 
und der amerikanischen Wirtschaftsinteressen an der Macht halten, so dass mittel-
alterlich-theokratische Strukturen mit modernistischen Tendenzen unvermittelt zu-
sammenwirken, woraus ein enormes Gewaltpotential resultiert. Entwicklungen zu 
individuellen Handlungsstrukturen und Verantwortlichkeiten sind durch das Regime 
blockiert, so dass die gesellschaftlichen und individuellen Individuationstendenzen 
beschädigt und verformt werden. Das gewalttätige Potential wurde als Ventil nach 
außen gelenkt, zum einen früher in die finanzielle Unterstützung des Kampfes gegen 
die Sowjetunion in Afghanistan und zum anderen später in die Attacken der funda-
mentalistischen Gruppen gegen Amerika und die Ungläubigen insgesamt. Diese ge-
sellschaftliche Gespaltenheit spiegelt sich, wie gesagt, in der Familie Osama bin 
Ladens wider, die zum Teil westlich orientiert ist, zum Teil eben in der Person 
Osama bin Ladens fundamentalistisch.  

In seiner Deklaration von 1998 gegen die "Allianz von Kreuzzüglern und 
Juden" heißt es: "Alle Verbrechen und Sünden, die von den Amerikanern begangen 
wurden, sind eine offene Kriegserklärung an Gott, seinen Propheten und alle Mus-
lime. Es wird bestimmt, dass die persönliche Pflicht jeden Muslims ist, in jedem 
Land der Welt und wo immer möglich, die Amerikaner und deren Alliierte zu 
töten."15 Diese Kriegserklärung macht auch deutlich, dass die Spaltung der Vater-
imago in den verehrten Allah und die feindlichen "Kreuzzügler und Juden" in keiner 
Weise balanciert werden kann. Wie gesagt, stammt die Mehrzahl der Attentäter aus 
                                                 
13 Danesch (2002). 
14 ebd. 
15 Der Spiegel, Nr. 40 / 2001, S. 36. 

                                                                    



Ludwig Janus 38

den wahabitischen Kernprovinzen Saudi-Arabiens. Der Grundkonsens in der saudi-
arabischen Gesellschaft ist in einer gefährlichen Weise aus der Balance geraten und 
wird durch die äußeren Machtfaktoren des Zusammenwirkens kapitalistischer Geld-
machtpolitik und fundamentalistischer Clanstrukturen künstlich zusammen gehalten, 
wie ebenso durch das Aggressionsventil eines Krieges gegen "Kreuzzügler und 
Juden". Solche tiefen Konflikte in der Gesellschaftsstruktur treten in Wechselwir-
kung mit den biologischen Wurzeln menschlicher Beziehungsstrukturen und werden 
darum in ihrem ganzen Umfang erst zugänglich, wenn diese biologische Ebene in 
die Betrachtung miteinbezogen wird. Die moderne Soziobiologie hat in die Wech-
selwirkung zwischen Sozialstruktur und Verhaltensmustern klärende und bedeut-
same Einsichten gewonnen. Darum wird dieser Aspekt im folgenden Abschnitt be-
handelt. 
 
 
Die soziobiologische Dimension des Konfliktes zwischen der arabischen und der 
europäischen Welt 
 
Das Verständnis für das Zusammenwirken von biologisch vorgegebenen Verhaltens-
möglichkeiten und Gesellschaftsstrukturen hat durch die moderne Soziobiologie 
eine neue Ebene gewonnen, die bisher in gesellschaftswissenschaftlichen oder kul-
turpsychologischen Betrachtungen wenig gewürdigt worden ist. Insbesondere ist 
hier die Willard-Trivers-Hypothese bedeutsam.16 Der entscheidende Gesichtspunkt 
ist der, dass weibliche und männliche Fortpflanzungsstrategien grundlegend diffe-
rieren, indem die weibliche Strategie der Linie einer großen Investition und qualita-
tiven Förderung des Kindes durch eine große Eizelle, Schwangerschaft, Stillen und 
Kindversorgung für die Fortpflanzung folgt, während die männliche Strategie die 
Fortpflanzung durch eine große Zahl von kleinen Spermien und deren weite Ver-
breitung bei geringer Investition in das einzelne Kind sichern will. Wie sich diese 
"Strategien" aber konkret ausgestalten, hängt von der jeweiligen Gesellschaftstruktur 
und den gegebenen Ressourcen ab. In egalitären Gesellschaften und bei geringeren 
Ressourcen hat das zur Folge, dass auch für den Mann das monogame Modell das 
beste ist, insofern er so die Weitergabe seiner Gene durch die Sorge für das Über-
leben der Kinder sichert, während er ohne diese Sicherung des Aufwachsens der 
Kinder und durch ein polygames Verhalten das Überleben der Kinder gefährden 
würde. In männerdominierten hierarchischen Gesellschaften, wo die führenden 
Männer eine sehr gute Ressourcelage haben, ist es von der Strategie der männlichen 
Gene her sinnvoll, diese über verschiedene Frauen weiter zu geben. Diese Tendenz 
zeigt sich dann bei den superreichen Männern der Oberschicht solcher Gesellschaf-
ten in der Etablierung von Harems. Polygamie und die Einrichtung der Harems er-
wachsen also aus dieser Sicht aus der biologischen Struktur unter den gegebenen 
Bedingungen. Mit dem Herauswachsen der arabischen Gesellschaften aus den feu-
dalen und hierarchischen Strukturen relativiert sich die Bedeutung dieses Faktors. 
Die Harems haben an Bedeutung verloren, wie ebenso die realisierte Polygamie, 
dies natürlich mehr in den "fortgeschritteneren" arabischen Gesellschaften wie der 
                                                 
16 Wilson (1979), Blaffer-Hrdy (2001). 



Psychohistorische Überlegungen zum 11. September 39

Türkei und dem Iran im Vergleich zu den noch sehr durch das männerdominierte 
Clan-System bestimmten Gesellschaften der arabischen Halbinsel.  

Bedeutsam ist, dass die arabischen und westlichen Gesellschaften sich also 
nicht nur sozialisationsbedingt unterscheiden, sondern die unterschiedlichen gesell-
schaftlichen Strukturen auch ganz andere biologisch verankerte Verhaltensbereit-
schaften lebensbestimmend werden lassen. Wenn die Polygamie realisiert ist, hat sie 
tiefgreifende Folgen für die Eltern-Kind-Beziehung, wie dies in der Familie Osama 
bin Ladens der Fall ist. Allein wegen des inferioren Status der Frauen, insbesondere 
der Mutter Osama bin Ladens, ist die frühe Mutterbeziehung beeinträchtigt, da eine 
Frau ohne eigene Individuierungschance auch ihr Kind nicht entsprechend fördern 
kann. Dazu kommt, dass der machtvolle Vater als reale Person wenig erreichbar ist, 
so dass es aus der Familienstruktur heraus zur Spaltung des Vaterbildes in eine idea-
lisierte, in der Beziehung zu Allah gesuchte Vaterimago17 und eine negativ besetzte 
destruktiv-feindliche Vaterimago kommt, wie dies auch exemplarisch bei Osama bin 
Laden anzunehmen ist. In männerdominierten hierarchischen Gesellschaften mit 
polygamen Strukturen spielt in der Geschlechterbeziehung Gewalt und Macht eine 
wesentlich bedeutsamere Rolle als in der mehr monogamen Beziehung in egalitären 
Gesellschaften.18  

Dieses größere Aggressionspotential in der Geschlechterbeziehung macht es 
wohl auch nötig, die Mann-Frau-Beziehungen mehr zu reglementieren und durch die 
männlichen und weiblichen Beschneidungen, die immer noch weit verbreitet sind, 
überhaupt als Begegnungsfeld einzuschränken. Die Verzerrungen in den frühen 
Elternbeziehungen und deren traumatische Aspekte19 haben ein bedeutsames und die 
Individualisierungsmöglichkeiten einschränkendes Ausmaß. Beispiel hierfür ist 
Mohammed Atta, die Führungsperson unter den Attentätern, aus dessen Testament 
eine tiefe Frauenangst und Frauenverachtung sowie eine hörige Selbstopferungs-
tendenz für die idealisierte Vaterimago hervorgeht. Hierzu einige Zitate: "Ich 
glaube, dass Mohammed Gottes Gesandter ist ... Ich wünsche, dass meine Familie 
und jeder, der dies hier liest, den allmächtigen Gott fürchtet und sich nicht durch das 
Leben ablenken lässt... Weder schwangere Frauen noch unreine Personen sollen von 
mir Abschied nehmen – das lehne ich ab. Frauen sollen nicht für meinen Tod Ab-
bitte leisten... Derjenige, der meinen Körper rund um meine Genitalien wäscht, soll-
te Handschuhe tragen, damit ich dort nicht berührt werde... Frauen sollen weder bei 
der Beerdigung zugegen sein noch irgendwann später sich an meinem Grab einfin-
den."20 Für weitere Beispiele zum biographischen Hintergrund siehe Bohleber21 und 
deMause22. Die besondere Charakteristik des "Fanatismus-Syndroms", das diese 
Attentäter kennzeichnete, wird von Wirth23 eindringlich geschildert. Er hebt ein nar-
zisstisch übersteigertes Selbstbild, Bindungslosigkeit, Angst vor der eigenen emotio-
                                                 
17 Lachkar (2002). 
18 Blaffer-Hrdy (2001). 
19 deMause (2002a). 
20 Der Spiegel, Nr. 40 / 2001, S. 32. 
21 Bohleber (2002a), S. 714. 
22 deMause (2002a). 
23 Wirth (2002), S. 365 ff. 

                                                                    



Ludwig Janus 40

nalen Innenwelt, Reinheitsideen, Abwertung der Frau, abnorme Hingabe an Ideen 
und ein bestätigendes Milieu als wichtig hervor. 

Dieses Testament Mohammed Attas, das seine opferbereite Ausrichtung an 
einer idealisierten Vaterimago beschreibt, weist auf eine weitere Konfliktdynamik 
hin, die aus den monotheistisch-religiösen Ideologien resultiert. Diese sind, was die 
Idealisierung des Opfers und des Martyriums angeht, im Orient und im Westen in 
vielerlei Hinsicht ähnlich (s. den Beitrag von Sahlberg in diesem Band), können aber 
im Islam den besonderen aggressiven Kontext des "heiligen Kriegs" haben. Diese 
Vorstellungen sind uns im Westen durch die Relativierung der monotheistischen 
Ideologien im Zuge der Aufklärung fremd geworden, sind aber latent durchaus noch 
wirksam. Doch ist es heute dank der Aufklärung und der modernen Tiefenpsycholo-
gien möglich, die psychologische Ebene von Opfervorstellungen und monotheisti-
schen Ideologien zu reflektieren. Darum soll hier in einem eigenen Abschnitt der 
psychologische und psychohistorische Hintergrund in einem Exkurs behandelt 
werden. 
 
Exkurs zur Psychodynamik des Monotheismus 
 
Dieser Exkurs versucht den Wurzelgrund des zentralen Glaubensmotivs der Selbst-
opferung für Allah, das die Attentäter bewegte, in der Psychodynamik des Mono-
theismus zu erschließen. Zur Verdeutlichung des Erlebens der Attentäter sei noch 
einmal Mohammed Atta zitiert: "Wenn die Gläubigen den Kampf gegen die Ungläu-
bigen aufnehmen, werden sich die Gläubigen daran erinnern, dass Gott ihnen bei-
steht, und dass sie siegen werden... Aber diejenigen, die Gott fürchten und ihm fol-
gen und nach seinem Willen handeln, werden am Ende die Richtigen sein... Alle 
westlichen Zivilisationen, die ihre Macht genießen, sind in ihrem Inneren sehr 
schwach. So habe keine Angst und keine Furcht, wenn du ein Gläubiger bist... Ent-
sinne dich, dass Gott die Ungläubigen niederschlagen und besiegen wird... Wenn du 
im Flugzeug bist, sobald du das Flugzeug betrittst, solltest du zu Gott beten, denn 
jeder, der zu Gott betet, wird gewinnen, denn du tust dies für Gott. Wie der allmäch-
tige Prophet sagt, ist eine Tat für Gott besser als die ganze Welt und alles auf der 
Welt... Wenn das Flugzeug sich bewegt, sobald es sich langsam zu bewegen be-
ginnt... bete die Gebete der reisenden Muslime, denn du reist, um Gott zu treffen... 
Du kommst nicht zur Erde zurück und pflanzt die Angst in die Herzen der Ungläubi-
gen, wie Gott sagte, schlag sie hart in das Genick (töte sie), in dem Wissen, dass der 
Himmel auf dich wartet... Am Abend, bevor du deine Tat verübst: 1. Du solltest re-
zitieren, dass du für Gott stirbst. Rasiere das gesamte überflüssige Haar von deinem 
Körper, parfümiere deinen Körper und wasche deinen Körper... 3. Rezitiere die Ver-
se über Vergebung und das, was Gott für Märtyrer bereithält, denn sie kommen ins 
Paradies... 14. Trage deine beste Kleidung und folge damit dem Beispiel deiner Vor-
fahren, die vor dem Kampf gute Kleidung trugen... Wie Gott sagt, ist es eine gute 
Angewohnheit, gut rasiert zu sein, und das steht so in seinem Buch."24 

Die folgenden Ausführungen zur Psychodynamik des Monotheismus können 
notwendigerweise nur unvollständig und spekulativ sein, gründen sich aber auf lang-
                                                 
24 Der Spiegel, Nr. 40 / 2001, S. 36. 



Psychohistorische Überlegungen zum 11. September 41

jährige psychoanalytische und psychohistorische Beobachtungen seelischer Tiefen-
dynamik. Dabei ist es unumgänglich, etwas weiter auszuholen. Erst im Gefolge der 
Aufklärung konnte systematischer psychologisch über Gottesvorstellungen nachge-
dacht werden. Gleich die ersten grundlegenderen Überlegungen, wie sie Feuerbach 
(1841) anstellte, erfassten wesentliche Zusammenhänge. Er beschrieb die Gottesvor-
stellung als eine Projektion von uns selbst oder der eigenen Persönlichkeit. Das be-
deutet auch, dass wir uns in unseren Gottesvorstellungen zum Ausdruck bringen, 
bzw. umgekehrt die Gottesvorstellungen etwas über unser Selbstverständnis aus-
sagen. 

Der Beitrag Freuds (1927) betrifft die frühkindliche Herkunft dieser Projek-
tion. Dabei engte er entsprechend seinem kulturellen Kontext das Verständnis dieser 
Projektion auf die frühkindlichen Vatergefühle ein. Jung (1940) erweiterte den Blick 
um die Selbstaspekte und beschrieb die Vorstellung von Jesus als eine Projektion 
eines archetypischen und letztlich pränatalen Urselbstes. Adler (1933) wiederum 
arbeitete den kompensatorischen Charakter der Gottesvorstellung heraus. Sie sollte 
Trost und Schutz für frühkindlich erlittene Ohnmacht sein. Im Sinne von Adler 
könnte man formulieren, dass die Straf- und Schuldängste vor Gott die Nöte der 
frühen Sozialisation sehr direkt widerspiegeln und Gottes Allmacht und Güte gleich-
zeitig davor retten sollen, was nur durch hörige Unterwerfung und Willensaufgabe 
möglich ist. Rank (1929)25 wiederum sah den Aspekt der Willensprojektion in der 
Gottesvorstellung, wobei man den Willen in seinem Verständnis als pränatale Ur-
vitalität verstehen kann. 

Mit diesen tiefenpsychologischen Konzepten sind frühkindliche Wurzeln der 
Gottesvorstellung erfasst, bei Freud die Kleinkindebene, bei Adler die Säuglings-
ebene, bei Jung und Rank die pränatale Ebene. Letzteren Geichtspunkt hat neuer-
dings Sloterdijk26 in dem Sinne systematisiert, dass der Kern der Gottesbeziehung in 
der pränatalen Mutterbeziehung wurzelt und daraus seine Eigenart gewinnt (zu wei-
teren Aspekten s. den Beitrag von Sahlberg in diesem Band27). Das bedeutet also, 
dass die Gottesvorstellung in wesentlichen Aspekten aus der vorsprachlichen Zeit 
und damit aus dem Sprach-Ich unbekannten Regionen stammt. Dem Erlebens-Ich 
sind diese Regionen aber als das Ureigenste zutiefst vertraut. Diese Dichotomie 
zwischen der vorsprachlichen und der sprachlichen Zeit begründet etwas von der 
Dichotomie menschlicher Identität, die immer zugleich in sprachlicher und vor-
sprachlicher Erfahrung und den entsprechenden Entwicklungsebenen wurzelt. Dies 
bedeutet zugleich Schwäche und Stärke, Schwäche, insofern wir uns als Menschen 
in unseren frühkindlichen Projektionen und Gefühlen verfangen können, und Stärke, 
insofern wir reale Ohnmacht durch frühkindliche Macht- und Sicherheitsvorstellun-
gen überbrücken können, die uns ein intelligentes Funktionieren auch noch in aus-
sichtslosen Situationen ermöglichen.  

Spielten hierbei auf der Ebene der Stammeskulturen wohl magische Praktiken, 
Vergewisserung von manaartigen Kräften und die Versicherung des Schutzes ver-
schiedener Geister und Götter eine wesentliche Rolle, so kam es wohl auf der Ebene 
                                                 
25 Rank (1929), S. 83. 
26 Sloterdijk (1998), S. 549. 
27 Sahlberg (2003). 

                                                                    



Ludwig Janus 42

der frühen Hochkulturen im Zusammenhang mit dem enormen wirtschaftlich-
technischen Machtzuwachs durch die Erfindung von Ackerbau und Viehzucht wäh-
rend der "neolithischen Revolution" zur Vorstellung von beherrschenden Zentral-
göttern als Vorstufen der späteren monotheistischen Gottesvorstellungen. Dieser 
Machtzuwachs durch die gezieltere Nutzung der Kräfte der Natur ermöglichte die 
zunehmende Größe und innere Organisierung menschlicher Gesellschaften in den 
frühen Hochkulturen. Er bestätigte scheinbar frühkindliche Allmachtsvorstellungen, 
aktivierte deren Projektion in entsprechenden Gottesvorstellungen und organisierte 
sich schließlich in den monotheistischen Gottesvorstellungen, die die spätere Ge-
schichte in der orientalischen und westlichen Welt beherrschten. 

Hier besteht nun die paradoxe Situation, dass die beachtliche Handlungsfähig-
keit und Steuerungsfähigkeit der Mitglieder dieser Gesellschaften nicht als in ihnen 
selbst begründet erlebt wird, sondern als von dem göttlichen Wesen geliehen, in 
dessen Dienst sie handeln – daher auch die Unfähigkeit zu einer verantwortlichen 
Reflektion des eigenen Verhaltens. Dieses Modell einer durch Gottes- oder Königs-
gefolgschaft zusammen gehaltenen Identität war von den frühen Hochkulturen bis 
zur Aufklärung das Erfolgsmodell der kulturellen Evolution. Wir wissen heute aus 
der psychoanalytischen Kulturpsychologie28, dass die psycho-sozialen Inszenierun-
gen der Erwachsenen in Wechselwirkung zu den primären Prägungen am Lebens-
anfang und insbesondere in der Säuglingszeit stehen. Dabei scheint in den mono-
theistischen Kulturen das zentrale Element der primären Sozialisation eine "Ent-
mächtigung" des Säuglings, die Entmutigung seines Eigenwillens zu sein, indem der 
Umgang mit ihm nach äußeren Regelungen ohne Rücksicht auf seine wirklichen Be-
dürfnisse die Urerfahrung eigener Ohnmacht und die Abhängigkeit von einem 
machtvollen äußeren Eltern- oder Gruppenich vermittelt, dem man sich nur folgsam 
unterwerfen kann und bei dem alle Macht liegt. Dabei scheinen frühe Trennungen, 
die das elementare Nähebedürfnis des Säuglings frustrieren, sowohl in den orienta-
lischen wie in den westlichen Kulturen eine zentrale Rolle zu spielen.29 In der arabi-
schen Welt scheint es wegen der Kinderferne des Vaters nicht zu einer Triangulie-
rung in der frühen Elternbeziehung zu kommen. Dafür ist eine persönliche und nahe 
Beziehung zu beiden Eltern erforderlich. Diese Triangulierung wird heute als Vor-
aussetzung  für eine autonomere Individuation angesehen. Es überwiegt ein ausge-
sprochen symbiotischer Beziehungsstil. Diese frühkindliche Situation wird dann auf 
die Gesellschaft übertragen mit einem symbiotischen Gruppenbezug und einem 
fernen Übervater (Allah), von dem alles abhängt. 

Hierbei beziehe ich mich auf entsprechende Aussagen der ägyptischen Psycho-
therapeutin Leila Cheroubin. Neben der fehlenden Triangulierung im westlichen 
Sinne spielt die fehlende Ermutigung zur Autonomie in dem symbiotischen Be-
ziehungsstil eine wichtige Rolle. Das Kind lernt umgekehrt, dass es in elementarer 
Weise abhängig ist und sich unterwerfen muss. Leila Cheroubin formuliert dezidiert, 
dass den Säuglingen in der arabischen Welt der eigene Wille systematisch genom-
men werde, wodurch sie bleibend auf ein Gruppenich geprägt würden.30 Geschicht-
                                                 
28 Erikson (1966), Renggli (1974), Janus (1995, 2002a), deMause (1996). 
29 Renggli (1974, 1992, 2001). 
30 s. hierzu auch deMause (2002a). 



Psychohistorische Überlegungen zum 11. September 43

lich gilt ja sicher auch für die westliche Welt, dass den Säuglingen in ihrer extremen 
Ohnmacht das Selbstvertrauen genommen wurde. 31 Doch gibt es hier seit der Auf-
klärung einen Wandel hin zur Beachtung der kindlichen Bedürfnisse und in den 
letzten 50 Jahren auch der Säuglinge. Diese Entwicklungsunterstützung und die An-
erkennung des eigenen Willens von Anfang an ist eine Voraussetzung zur Entwick-
lung der komplexen selbstverantwortlichen Handlungs- und Beziehungsfähigkeit, 
wie sie ein demokratisches Zusammenleben erfordert. 

In der westlichen Welt wurden das auf dem Monotheismus beruhende  Iden-
titätsmodell und die entsprechenden gesellschaftlichen Strukturen nach einem län-
geren "Prozess des Entdeckung des Individuums"32 mit der Aufklärung und der 
französischen Revolution nachhaltig verändert. Das Individuum begründete sich 
nicht mehr in der Projektion seines frühkindlichen Selbstes und seiner frühkind-
lichen Elterngefühle, sondern immer stärker in sich selbst und seiner eigenen Hand-
lungs- und Verantwortungsfähigkeit. Dieses neue individualistische Modell ermög-
lichte eine neue Dimension flexibler gesellschaftlicher Handlungsfähigkeit in 
Wechselwirkung mit den komplexeren pluralistischen Gesellschaften. Psychologie 
und Tiefenpsychologie wie auch Kunst und Geisteswissenschaft versuchen die 
Topographie dieser neuen Identität zu beschreiben und zu erfassen. In der erhöhten 
Selbstreflexivität liegt auch die Chance, andere kulturelle Identitäten wie die arabi-
sche tiefer zu verstehen, um den kulturellen Dialog zur ermöglichen, der zu einer 
balancierten Koevolution beitragen kann. Da die arabische Welt keine mit der Auf-
klärung vergleichbare innere Entwicklung in ihrer Identitäts- und Gesellschafts-
tradition gemacht hat, wie der Göttinger Islamforscher Tibi33 immer wieder betont 
hat, gerät sie unter dem Einfluss westlicher Identitätsmodelle in einen Entwicklungs-
druck, der unsystematisch und fremdbestimmt ist. Zentral für die arabische Welt 
wird sein, einen aus ihrer geschichtlichen Tradition selbst bestimmten Entwick-
lungsweg zu finden, der die Ressourcen hierfür in der eigenen Geschichte einer 
großen Kultur aktiviert und nutzt. Die Gefahr der augenblicklichen Situation besteht 
sicher darin, dass entwicklungsblockierende Elemente eines überlebten Monotheis-
mus, wie sie insbesondere in Saudi-Arabien vorherrschend sind, mit überlebten 
monotheistischen Kräften interagieren, wie sie zum Teil sektiererische Kirchen in 
den USA bestimmen.  

Damit kommen wir zu der Ausgangsfrage nach der Begründung des Selbst-
opfers in der Psychodynamik des Monotheismus zurück. Wenn die Identitätsstruktur 
im Monotheismus durch die gesellschaftlich projektiv inszenierte Fixierung an ein 
pränatales Größen- oder Urselbst charakterisiert ist, dann bedeutet eine Infragestel-
lung und Bedrohung der Gesellschaft eine Infragestellung und Bedrohung dieser 
Identitätsstruktur, die nur durch die Vernichtung des "Feindes" wiederhergestellt 
werden kann, um die Illusion eines in der Allmächtigkeit und Heiligkeit symboli-
sierten pränatalen Heilszustandes wiederherzustellen. Ist der "Feind" übermächtig, 
wird das gleiche Ziel über das Selbstmordattentat zu erreichen gesucht, das die aus-
sichtlos gewordenene postnatale Existenz im Selbst-Opfer aufhebt. Das Selbst-Opfer 
                                                 
31 deMause (2000, 2002b), Frenken (2002a), Nyssen & Janus (2002), u.a. 
32 van Dülmen (1997). 
33 Tibi (1994); s.a. Bolz (2002). 

                                                                    



Ludwig Janus 44

soll dabei im Kern, wie jedes Opfer34, die Geburt rückgängig machen, um damit 
wieder in die "himmlische" primäre Einheit vor der Geburt zurückzukommen. 

Dabei legieren sich, wie es für menschliches Verhalten typisch ist, unter-
schiedliche Ebenen, und zwar die frühestkindliche, wie es gerade beschrieben wur-
de, mit einer Erwachsenenebene des instinktiven Schutzverhaltens aus dem Pri-
matenerbe, unter Einsatz des eigenen Lebens die eigene Gruppe zu schützen. In 
diesem Sinne haben diese jungen Männer eine verzweifelte Auflehnung gegen die 
Gefährdung der arabischen Heimatwelt durch unverantwortete Verwicklungen mit 
der westlichen Welt zum Ausdruck gebracht. Das gilt auch für Osama bin Laden, 
der die gefühlsmäßige Wirkung des "verrückten" Widerspruchs bei seinem Vater 
zwischen arabischem Patriarchen und westlichem Geschäftsmann in einem "ver-
rückten" Verzweiflungskampf gegen die westliche Welt auslebt. Man könnte hier 
von einem Versagen der adoleszenten Containerfunktion35 der saudi-arabischen 
Gesellschaft im Kontext der Modernisierungskrise sprechen. Wenn die nationalen 
Gesellschaften in ihrer Containerfunktion für die Idealbildung der werdenden Ge-
neration versagen, ist die Weltöffentlichkeit in einer neuartigen Weise gefordert, in 
ihrem Diskurs diese Funktion zu übernehmen, wie dies nach dem 11. September in 
Ansätzen in internationalen Konferenzen und in Publikationen durchaus geschieht. 
In ähnlichem Sinne formuliert Wirth: "Der 11. September könnte ein Anlass sein, 
die Globalisierung der Weltmärkte zu ergänzen durch eine Globalisierung der Ethik 
und des menschlichen Mitgefühls".36 Gerade in diesem Zusammenhang ist es 
wichtig, die symbolische Dimension des Terrorangriffs zu sehen. 
 
Die symbolische Aktion im terroristischen Akt 
 
In ganz anderem Ausmaß, als wir dies meist realisieren, fühlt sich nach meinem Ein-
druck die arabische Welt in ihren zentralen Werten von der westlichen Kultur be-
droht, was als Gefühl in der häufigen Wendung zum Ausdruck kommt, der arabi-
schen Welt werde "die Seele geraubt". In diesem Sinne verstehe ich die Ereignisse 
am 11. September auch als symbolische Botschaft, dass die Täter der amerikani-
schen Gesellschaft mitteilen wollen, wie sehr sie sich in ihren zentralen Werten be-
droht und destruiert fühlen und deshalb ein zentrales Symbol der amerikanischen ka-
pitalistischen Handelsmacht zerstören, um zu vermitteln, wie zerstörerisch für sie 
die von der amerikanischen Kultur ausgehende Zersetzung ihrer zentralen kulturel-
len Werte ist. Diese symbolisch-kreative Dimension hatte wohl Stockhausen in 
seiner umstrittenen Äußerung zum "Kunstwerkcharakter" der Ereignisse des 11. 
September im Sinn. Dabei sprach er auch den systemsprengenden konstruktiven 
Aspekt von Gewalt und Kunst an: "Was da geistig geschehen ist, ist dieser Sprung 
aus der Sicherheit, aus dem Selbstverständlichen, aus dem Leben, das passiert ja 
auch poco a poco in der Kunst. Oder sie ist nichts".37 Die hier angesprochene Di-
mension scheint mir insbesondere für den interkulturellen Dialog bedeutsam zu sein. 
                                                 
34 Janus (2000a), S. 270. 
35 s. hierzu Bohleber (2002b). 
36 Wirth (2002), S. 391. 
37 zit. nach Maetzler (2001), S. 66. 



Psychohistorische Überlegungen zum 11. September 45

Die fundamentalistischen Aspekte der amerikanischen Gesellschaft 
 
Wie schon angedeutet, ist die amerikanische Gesellschaft trotz ihrer demokratisch-
freiheitlichen Verfassung innerlich wegen der dissoziierten ethnischen Bevölke-
rungsteile gleichzeitig eine sehr zerrissene Gesellschaft, was beim Aufenthalt in den 
USA in Städten wie Washington sehr unmittelbar spürbar ist. Es ist dort nicht mög-
lich, abends unbefangen spazieren zu gehen, auch tagsüber ist es gefährlich, in fal-
sche Straßenzüge zu geraten. Allein in der Stadt Washington passieren so viele 
Morde pro Jahr wie in ganz Deutschland. Ein gewaltbereiter Egoismus ist Tradition 
in der amerikanischen Gesellschaft und zeigt sich in der ubiquitären Bewaffnung der 
privaten Haushalte38, wie ebenso in der Gesamtgesellschaft in der rücksichtslosen 
wirtschaftlichen Machtpolitik, die vor Gewalttaten wie etwa in Chile bei der Unter-
stützung Pinochets und in anderen lateinamerikanischen Ländern nicht zurück-
schreckt. Der sektiererische Charakter der Religiosität begrenzt meines Erachtens 
die Wirksamkeit des aufgeklärten öffentlichen Diskurses. Volkan39 zitiert als Fach-
mann für protestantischen Fundamentalismus Michael Barken mit der Angabe, 25-
35 % der Amerikaner seien heutzutage Fundamentalisten. In naiver Weise wird die 
amerikanische Machtpolitik von religiösen Institutionen unterstützt oder sogar ver-
stärkt, wie dies bei Bush Senior der Fall war, der nach Beginn des Golfkrieges ge-
meinsam mit dem Prediger Billy Graham betete und hieraus geistlichen Rückhalt für 
seine militärische Entscheidung zog. 
 
Dieser latente Fundamentalismus in der amerikanischen Gesellschaft interagiert mit 
dem offenen Fundamentalismus der arabischen Gesellschaften, dem nach 
Schätzungen von Waldmann40 10-15 % der Bevölkerung in den arabischen Ländern 
anhängen, so dass es zu den negativen Eskalationen in den letzten Jahren kommen 
konnte. Es gibt in der amerikanischen Außenpolitik eine latente Ideologisierung, die 
den amerikanischen Lebensstil und seine Werte als absolut und in naiver Weise als 
Gott wohlgefällig nimmt. Hiermit hängt auch die geringe Sensibilität für die beson-
deren Bedingungen anderer Kulturen zusammen. Deshalb wurde die Demütigungs-
seite der internationalen Politik gegenüber den arabischen Ländern nicht verstanden 
und nicht einmal gesehen. In diesem Sinne ist im Westen wenig bewusst, dass 
350.000 Palästinenser bei der Gründung des Staates Israel vertrieben wurden, oder 
als anderes Beispiel, dass mehr als 500.000 Kinder im Irak als Folge der Sanktionen 
seit 1990 gestorben sind. Arabische Schätzungen gehen sogar von einer Million ge-
storbener Kinder aus.41 Darüber hinaus ist, wie schon gesagt, die traditionelle ara-
bische Identität und Wertewelt vital durch westliche Werte und Identitätsmodelle 
bedroht und befindet sich in einem elementaren Transformationsprozess, der not-
wenigerweise die Individuierungselemente eines "Stirb und Werde" beinhaltet, das 
aber letztlich nur innerlich ausgetragen werden kann. 
 
                                                 
38 Moore (2002). 
39 Volkan (2002), S. 166. 
40 Waldmann (1998), S. 115. 
41 Der Spiegel, Nr. 12 / 2002, S. 155. 

                                                                    



Ludwig Janus 46

Zwischenbemerkung zu methodischen Problemen in der psychoanalytischen 
Kulturpsychologie 
 
Methodisch scheint es mir bei einer psychodynamischen Diskussion bedeutsam zu 
sein, die vorgeburtliche und geburtliche Dimension explizit miteinzubeziehen, weil 
es hier um einen Wurzelgrund menschlicher Identität und Kultur geht und um reale 
Erfahrungen, deren Charakter zutiefst durch die Situation der Eltern und die gegebe-
ne Kultur bestimmt ist. Der vorsprachliche Charakter dieser Erfahrungen bedingt, 
dass sie sich nicht direkt sprachlich ausdrücken, sondern symbolisch und in "unbe-
wussten" Handlungsinszenierungen und Handlungs- und Erlebensdispositionen. Der 
Mikrokosmos der vorgeburtlichen Erfahrungen ist unsere primäre Hermeneutik42, 
nach der wir den Makrokosmos unserer nachgeburtlichen Welt deuten. Diese Zu-
sammenhänge sind in der Psychoanalyse zwar bekannt43, werden aber aus den ver-
schiedensten Gründen nicht offen, sondern nur metaphorisch benannt. Die Ausklam-
merung des Realitätshintergrundes unserer "unbewussten Phantasien" schwächt aber 
systematisch die Aussagebedeutung psychoanalytischer Beobachtungen und 
Schlussbildungen. Ich nehme hier als Beispiel die Ausführungen von Bohleber44 zu 
den psychodynamischen Hintergründen der Ereignisse des 11. September und des 
Terrorismus insgesamt. Seine Erklärungparadigmen sind dabei "unbewusste" Phan-
tasien der Versorgung, der Reinheit und Einheit, wobei der pränatale Hintergrund 
nicht benannt wird, so dass das Missverständnis entstehen kann, es handele sich 
scheinbar "nur" um "Phantasmen" und nicht um Abkömmlinge realster Ursprungs-
erfahrung.45 Ebenso werden die Gefährdungen dieser vorgeburtlichen Heilswelt 
durch geburtliche Urängste des Mangels, der Verunreinigung und der Verlassenheit 
mit der Aktivierung entsprechender geburtstraumatischer Urwut "nur" als "unbe-
wusst" oder phantasmatisch benannt. Damit besteht aber die Gefahr, dass die an-
regenden Überlegungungen Bohlebers wegen des nicht eindeutigen Wirklichkeits-
bezuges unverbindlich bleiben. Psychoanalyse birgt aber mehr, und zwar den Rück-
bezug auf die lebengeschichtliche Wirksamkeit aller Erfahrung vom Lebensanfang 
an. Der Ausschluss der frühesten Lebens- und Erlebensdimension gehört zum Schat-
tenbereich der psychoanalytischen Tradition, der nach einer Aufklärung und Dis-
kussion verlangt46, wenn Psychonalyse ihrer psychopolitischen Verantwortung ge-
recht werden will.  

Eine andere methodische Herausforderung für die Psychoanalyse scheint mir 
die Einbeziehung der psychohistorischen Dimension der gegebenen Identität zu sein. 
Das betrifft die gesellschaftliche und historische Relativität von Identität. Wenn in 
der Psychoanalyse etwa die Grundfiguren des Adoleszensprozesses beschrieben 
werden, so müsste auch irgendwie deutlich gemacht werden, dass hier in der Regel 
Adoleszenzprozesse unserer Zeit und Kultur beschrieben werden und der Ablauf in 
                                                 
42 Dowling, pers. Mitteilung. 
43 Rank (1924, 1932), Janus (2000a). 
44 Bohleber (2002a). 
45 s. hierzu die empirischen Befunde aus der Neurobiologie zur Bedeutung des pränatalen Milieus für die 

Synapsenbildung und über die Auswirkungen von pränatalem Stress in Janus (2002b). 
46 Janus (2000a). 



Psychohistorische Überlegungen zum 11. September 47

einer anderen Kultur und Zeit ganz anders sein kann. Was hier normativ als patholo-
gisch gekennzeichnet wird, kann unter anderen Bedingungen das normativ Gewollte 
sein, wie zum Beispiel die normative Ausrichtung an einem Gruppen-Ich in den ara-
bischen Kulturen im Gegensatz zum westlich-individualistischen Ideal. Was etwa 
Bohleber in seinem kenntnisreichen und klugen Aufsatz "Gewalt in der Adoleszenz 
– Sackgasse in der Entwicklung"47 als die "adäquate Lösung des Ödipuskonfliktes" 
charakterisiert, scheint mir in einer arabischen Kultur so gar nicht möglich, ohne 
dass es einen Erkenntnisgewinn bedeuten würde, dies einfach als pathologisch zu 
charakterisieren. In diesem Zusammenhang kann nur auf die Veröffentlichungen aus 
der "Deutschen Gesellschaft für psychohistorische Forschung" hingewiesen werden, 
die sich um die Erfassung der inneren Verbindung von individuellen und kollektiven 
Motivationen und Identitätsmodellen bemüht.48 
 
 
Handlungsorientierungen 
 
Im Folgenden werden einige Gesichtspunkte im Umgang mit den Ereignissen des 
11. Septembers benannt, die den evolutiven kulturellen Dialog ins Zentrum setzen, 
wie ebenso ein Zurückdrängen des Terrorismus durch Beseitigung oder Vermin-
derung der Ursachen: 
 
1. Förderung des kulturellen Dialogs zwischen der westlichen und der arabischen 
Welt auf vielen Ebenen mit der Zielsetzung der Entwicklung eines wechselseitigen 
Verstehens und der Perspektive einer Koevolution. Von entscheidender Bedeutung 
dabei die Entwicklung von Modellen gewaltfreier Konfliktlösung (s. die Beiträge 
von Ottmüller49 und von Haumersen50 in diesem Band).  
 
2. Polizeiliche Verfolgung der terroristischen Täter und ihres Umfeldes im Auftrag 
der UNO, um die Verantwortlichen vor einen internationalen Gerichtshof stellen zu 
können. 
 
3. Diskurs in den arabischen Staaten in Richtung auf eine Trennung von Staat und 
Kirche im Sinne von Tahar ben Jelloun.51 
 
4. Diskurs im Westen über den eigenen latenten Fundamentalismus, wie er sich vor 
allem in der Legitimierung von einseitig machtpolitischen wirtschaftpolitischen Ent-
scheidungen ausdrückt. Es gibt hier eine lange Reihe von kurzschlüssigen und de-
struktiven machtpolitischen Entscheidungen, die in der Destabilisierung und rück-
sichtslosen Nutzung islamischer Gesellschaften für die eigenen Zwecke einen 
scheinbaren Vorteil zur Erreichung kurzfristiger machtpolitischer Ziele sahen, aber 
                                                 
47 Bohleber (2002b). 
48 Janus & Kurth (2000), Frenken & Rheinheimer (2000), Kurth & Rheinheimer (2001), Frenken 

(2002b), Hermsen (2002), Kurth & Janus (2002) u.a. 
49 Ottmüller (2003). 
50 Haumersen (2003). 
51 Jelloun (2001). 

                                                                    



Ludwig Janus 48

in Wirklichkeit zu der heutigen Terrorproblematik entscheidend beigetragen 
haben.52 
 
5. Prüfung westlicher Einflüsse auf die arabische Welt in Bezug auf deren mögliche 
Schädlichkeit und eine die kulturellen Werte der arabischen Kultur zersetzende Wir-
kung. Das bedeutet auch Lösung von Abhängigkeiten, wie z. B. von den arabischen 
Öllieferungen. Die arabischen Gesellschaften können ihre Entwicklungslinien nur 
selber entwickeln und sollten darum von äußeren Einflüssen wenig darin gestört und 
behindert werden. Langfristig ist es auch für die USA von Vorteil, in entwickelten 
arabischen Gesellschaften eigenständige Partner zu haben. Es bietet sich hier also 
die gleiche Politik konstruktiver Begleitung an, die in Europa nach dem Zweiten 
Weltkrieg so erfolgreich war. 
 
6. Förderung individueller Entwicklungsmöglichkeiten in den arabischen Gesell-
schaften. 
 
7. Diskussion der destruktiven Aspekte der monotheistischen Religionen mit ihren 
Allmachtsansprüchen. Ein Großteil der Kriege waren und sind Religionskriege oder 
Kriege im Namen pseudoreligiöser Ideologien. Religiös-monotheistische Erziehung 
entmutigt Individualisierung und fördert submissive Einordnung und Delegation von 
Verantwortung. Auch das Versagen der Religionsgemeinschaften in der Entwick-
lung aggressionsfreier Konfliktlösungen etwa in Nordirland oder in Palästina ist 
eklatant. Die übliche Scheu zu einem offenen Diskurs in diesem Bereich macht sich 
mitschuldig an der Fortsetzung von Individuationsblockierung und delegierender 
Unverantwortlichkeit. 
 
8. Zum Prozess der Globalisierung ist ein differenzierter Diskurs zu unterstützen, 
insbesondere wo dieser Prozess einseitig durch wirtschaftliche Machtinteressen 
vorangetrieben wird. Die Ereignisse des 11. September hängen mit der Globalisie-
rung in dem Sinne zusammen, dass durch sie einander fremde Kulturen in einen un-
vermittelten engsten Kontakt gebracht werden. Da sich die Kulturen bisher zur Wah-
rung der illusionären Seite ihrer Identität gegen Außeneinflüsse massiv abgeschottet 
haben, kann dies nur in schmerzlichen initiatischen Schritten erfolgen. Man kann die 
terroristischen Ereignisse auch als solche initiatischen Krisen auf dem Weg zu einer 
konstruktiveren Koevolution sehen. Initiatische Krisen müssten aber verstehend 
begleitet werden und nicht destruktiv kriegerisch beantwortet werden. Ein wichtiges 
Charakteristikum der bisherigen Kulturevolution war, dass Veränderungen und Um-
schichtungen in Form von Kriegen abgewickelt wurden. Die Institution des Krieges 
war ein aus heutiger Sicht destruktives Mittel, Änderungsprozesse zu gestalten. Das 
ungeheure Elend, das mit Kriegen verbunden ist, hat der kriegerischen Auseinander-
setzung die Legitimation in bedeutendem Ausmaß entzogen. Aus dieser Sicht ist die 
militante Reaktion der USA ein Schritt zurück und blockiert konstruktive friedliche 
Lösungen, die an erster Stelle stehen sollten. 
 
                                                 
52 Danesch (2002). 



Psychohistorische Überlegungen zum 11. September 49

9. Anregend finde ich den Gedanken von Baudrillard, dass wir uns nach dem Ersten 
und dem Zweiten Weltkrieg und dem Kalten Krieg als dritten Krieg mit dem Ter-
rorismus in einem Vierten Weltkrieg befinden. Das Positive des Vierten Weltkrieges 
bestünde darin, dass er sich bis jetzt nur in terroristischen Akten und Gegenakten 
vollzieht und nicht in ausufernden Kriegshandlungen. Dies mag mit den fehlenden 
territorialen Interessen und der Ungleichgewichtigkeit der Gegner zu tun haben, da 
die arabische Welt zu einer effektiven militärischen Aktion nicht in der Lage ist. 
Aufgabe der Politk ist es, diesen "Krieg" in einen Prozess der Koevulotion und der 
Balancierung von Ungleichzeitigkeiten in der historischen Entwicklung zu überfüh-
ren. Ein einseitige Freund-Feind-Strategie kann, wenn man die persönlichen und so-
zialen Hintergründe der Attentäter53 betrachtet und die psychohistorischen Gesichts-
punkte dieses Beitrags in Betracht zieht, kaum eine aussichtsreiche Perspektive sein. 
Im Gegenteil wäre zu fordern, dass politische Entscheidungen auf das Wissen von 
psychohistorischen Konfliktsimulationsgruppen zurückgreifen, um der psychosozia-
len und psychohistorischen Komplexität der gesellschaftspolitischen Wirklichkeit 
gerecht werden zu können. Sowohl das destruktive Gewaltpotential der politischen 
Änderungskrise in Jugoslawien wie auch das der Modernisierungskrise der arabi-
schen Welt war absehbar, und man hätte über eine Simulation der Konfliktdynamik 
konstruktive Begleit-, Unterstützungs- und Lösungsstrategien entwickeln können. 
Die Politik blieb in dieser Hinsicht völlig passiv, weil offenbar hier Arbeits- und 
Entscheidungsmodelle fehlen. Meines Erachtens ist aber in den psycho-sozialen 
Wissenschaften heute das Wissen vorhanden54, um verantwortetere und konstrukti-
vere Entscheidungen zu treffen, als dies heute geschieht, wo man die Dinge und 
Konflikte sehenden Auges passiv laufen lässt, bis dann eine kriegerische Lösung 
scheinbar unausweichlich wird. 

Ohne Zweifel trifft Sloterdijks psychopolitische Diagnose zu, dass wir "unter-
wegs zu den Gesellschaften der dünnen Wände" sind.55 Sowohl die herkömmlichen 
nationalstaatlichen Gesellschaften wie die theokratischen oder diktatorischen Gesell-
schaftsformen der arabischen Welt schaffen die "politisch-kulturelle Häuslichkeit" 
um den Preis starkwandiger Abschottungen. Die Erosion der Containerfunktion ge-
sellschaftlicher universaler Ideologien im Zusammenhang mit der Globalisierung er-
fordert neue Modelle für konstruktive Austauschprozesse zwischen den durchlässi-
geren und dünnwandigeren Gesellschaftsgrenzen. Um noch einmal Sloterdijk zu zi-
tieren: "Die eigentliche psychopolitische Herausforderung des globalen Zeitalters... 
besteht darin, die Schwächung der traditionellen ethnischen Container-Immunitäten 
nicht einfach nur als Formverlust und Dekadenz... zu verarbeiten. Was für die Post-
moderne wirklich auf dem Spiel steht, sind erfolgreiche Designs von lebbaren Im-
munverhältnissen: und eben diese können und werden sich gerade in den Gesell-
schaften der durchlässigen Wände auf vielfältige Weise neu herausbilden – wenn 
auch, wie seit jeher, nicht bei allen und nicht für jeden."56 Ohne Zweifel wird in 
diesem Prozess der Selbstverantwortlichkeit und der Selbstsicherung der Individuen 
                                                 
53 Reuter (2002). 
54 s. z.B. Volkan (1999), Rosenberg (2002), u.a. 
55 Sloterdijk (1999), S. 995. 
56 Sloterdijk (1999), S. 1003. 

                                                                    



Ludwig Janus 50

ohne Abstützung in mystischen Gesellschaftskörpern sowohl in der westlichen wie 
auch in der arabischen Welt eine wachsende Bedeutung zukommen. 
 
 
Literaturangaben 
 
Adler, A. / Jahn, E. (1933): Religion und Individualpsychologie. (Fischer, Frankfurt 1975). 

Aust, S. / Schnibben, C. (Hg., 2002): 11. September – Geschichte eines Terrorangriffs. (Deutsche Ver-
lagsanstalt, Stuttgart und München 2002). 

Beckenbach, N. (2002): Kolossus, die Festung Amerika und das Trauma des 11. September. Freie Asso-
ziation 3 (2002), 341-348. 

Blaffer-Hrdy, S. (1999): Mutter Natur. (Berlin Verlag, Berlin 1999). 

Bohleber, W. (2002a): Kollektive Phantasmen, Destruktivität und Terrorismus. Psyche 56 (2002), 699-
720. 

Bohleber, W. (2002b): Gewalt in der Adoleszenz – Sackgasse in der Entwicklung. In: Schlösser, A. M. / 
Gerlach, A. (Hg.): Zivilisation und Gewalt. (Psychosozial, Gießen 2002). 

Bolz, N. (2002): Wie Terroristen die Kritik der liberalen Vernunft schreiben. In: Baecker, D. / Krieg, P. / 
Simon, F. B. (Hg.): Terror im System – Der 11. September und die Folgen. (Carl Auer, Heidelberg 
2002). 

Büttner, C. / Wirth, H. J. (Hg., 2003): Der 11. September – psychoanalytische Studien zu Ursachen des 
Terrors. (Psychosozial, Gießen 2003). 

Danesch, M. (2002): Wer Allahs Wort mißbraucht. Krisenherd islamische Welt (Hoffmann und Campe, 
Hamburg 2002). 

DeMause, L. (1996): Restaging Fetal Traumas in War and Social Violence. Int. J. Prenatal and Perinatal 
Psychology and Medicine 8 (1996), 171-212. 

DeMause, L. (2000): Was ist Psychohistorie? (Psychosozial, Gießen 2000). 

DeMause, L. (2002a): The Childhood Origins of Terrorism. The Journal of Psychohistory 29 (2002), 340-
348. 

DeMause, L. (2002b): The Emotional Life of Nations. (Karnac, London / New York 2002). 

Emerson, W. (1997): Geburtstrauma: psychische Auswirkungen geburtshilflicher Eingriffe. In: Janus, L. / 
Haibach, S. (Hg.): Seelisches Erleben vor und während der Geburt. (LinguaMed, Neu-Isenburg 
1997). 

Erikson, E. (1966): Kindheit und Gesellschaft. (Klett-Cotta, Stuttgart 1966). 

Feuerbach, L. (1841): Das Wesen des Christentums. (Lambert Schneider, Heidelberg 1841). 

Frenken, R. (2002a): "Da fing ich an mich zu erinnern...". (Psychosozial, Gießen 2002).  

Frenken, R. (2002b): Die Evolution von Kindheit, Persönlichkeitsstrukturen und Über-Ich in Deutschland 
– eine Skizze. In: Kurth, W. / Janus, L. (Hg.): Psychohistorie und Persönlichkeitsstruktur. (Mattes, 
Heidelberg 2002). 

Frenken, R. / Rheinheimer, M. (Hg., 2000): Psychohistorie des Erlebens. (Oetker-Voges, Kiel 2000). 

Freud, S. (1927): Die Zukunft einer Illusion. In: Freud, S.: Studienausgabe Bd. IX. (Fischer, Frankfurt 
1974). 

Goldman, R. (1997): Circumsicion – the Hidden Trauma. (Vanguard, Boston 1997). 

Hamzawy, A. (2002): Vom Primat der Verschwörung – in den Debatten arabischer Intellektueller steckt 



Psychohistorische Überlegungen zum 11. September 51

ein großes kritisches Potential. In: Redaktion Jungle World (Hg.): Elfter September Nulleins. 
(Verbrecher Verlag, Berlin 2002). 

Haumersen, P. (2003): Rumänien zwischen Europa und dem Orient. Die Bearbeitung interethnischer 
Spannungen durch konstruktive Konfliktbearbeitung. In: Ottmüller, U. / Kurth, W. (Hg.): Trauma, 
gesellschaftliche Unbewusstheit und Friedenskompetenz. Jahrbuch für Psychohistorische For-
schung, Bd. 3 (2002) (Mattes, Heidelberg 2003). 

Hermsen, E. (2002): "Der innere Gerichtshof". Die Entwicklung des Gewissens aus religionspsychologi-
scher und psychohistorischer Sicht. In: Kurth, W. / Janus, L. (Hg.): Psychohistorie und Persönlich-
keitsstruktur. (Mattes, Heidelberg 2002). 

Janus, L. (1993): Überlegungen zu Grundpositionen der psychoanalytischen Religionspsychologie. Ex-
perimenta 1 (1993), 20-41 (DPG-Arbeitskeis für Psychoanalyse und Kultur). 

Janus, L. (1995): Prenatal Psychology, Culture and War. The Journal of Psychohistory 22 (1995), 461-
480. 

Janus, L. (2000a): Die Psychoanalyse der vorgeburtlichen Lebenszeit und der Geburt. (Psychosozial, 
Gießen 2000). 

Janus, L. (2000b): Der Seelenraum des Ungeborenen. (Walter, Düsseldorf 2000). 

Janus, L. (2002a): The Impact of Prenatal Psychology on Society and Culture. Journal of Prenatal and 
Perinatal Psychology and Health 16 (2002), 237-248. 

Janus, L. (Ed., 2002b): The Significance of the Early Phases of Childhood for Later Life and Society. (Se-
kretariat der ISPPM, Friedhofweg 52, 69118 Heidelberg, 2002). 

Janus, L. / Kurth, W. (Hg., 2000): Psychohistorie, Gruppenphantasien und Krieg. (Mattes, Heidelberg 
2000). 

Jelloun, ben T. (2001): Trennt Religion und Politik. In: Rowohlt-Verlag (Hg.): Dienstag 11. September 
2001. (Rowohlt, Reinbek 2001). 

Jung, C. G. (1940): Psychologie und Religion. (Walter, Olten 1971). 

Knüpfer, U. / Berke, W. (Hg., 2001): Der 11. September. (Klartext, Essen 2001).  

Kurth, W. / Janus, L. (Hg., 2002): Psychohistorie und Persönlichkeitsstruktur. (Mattes, Heidelberg 2002). 

Kurth, W. / Rheinheimer, M. (Hg, 2001): Gruppenfantasien und Gewalt. (Mattes, Heidelberg 2001). 

Lachkar, J. (2002): The Psychological Make-up of a Suicide Bomber. The Journal of Psychohistory 26 
(2002), 349-367. 

Lightfood-Klein, H. (1996): Das grausame Ritual – sexuelle Verstümmelung afrikanischer Frauen. 
(Fischer, Frankfurt 1996). 

Maetzler, K. (2001): Wir sind alle Amerikaner. Werkblatt 47 (2001), 61-69. 

Moore, M. (2002): Stupid White Men. (Piper, München 2002). 

Nyssen, F. / Janus, L. (2002): Psychogenetische Geschichte der Kindheit. (Psychosozial, Gießen 2002). 

Ottmüller, U. (2003): Licht am Ende des Tunnels? Die psychohistorische Entwicklung von Konfliktkom-
petenz. In: Ottmüller, U. / Kurth, W. (Hg.): Trauma, gesellschaftliche Unbewusstheit und Frie-
denskompetenz. Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, Bd. 3 (2002) (Mattes, Heidelberg 
2003). 

Pohly, M. / Duran, K. (2001): Osama bin Laden und der internationale Terrorismus. (Ullstein, Berlin 
2001). 

Rank, O. (1924): Das Trauma der Geburt. (Psychosozial, Gießen 1998). 

Rank, O. (1929): Wahrheit und Wirklichkeit. (Deuticke, Leipzig und Wien 1929). 

                                                                    



Ludwig Janus 52

Rank, O. (1932): Kunst und Künstler. (Psychosozial, Gießen 2000). 

Redaktion Jungle World (Hg., 2002): Elfter September Nulleins. (Verbrecher Verlag, Berlin 2002). 

Renggli, F. (1974): Angst und Geborgenheit – soziokulturelle Folgen der Mutter-Kind-Beziehung im er-
sten Lebensjahr. (Rowohlt, Reinbek 1974). 

Renggli, F. (1992): Selbstzerstörung und Verlassenheit. Die Pest als Ausdruck einer Massenpsychose im 
Mittelalter (Rowohlt, Reinbek 1992). 

Renggli, F. (2001): Der Ursprung der Angst – antike Mythen und das Trauma der Geburt. (Walter, 
Düsseldorf 2001). 

Reuter, C. (2002): Mein Leben ist eine Waffe – Selbstmordattentäter – Psychogramm eines Phänomens. 
(Bertelsmann, München 2002). 

Rosenberg, M. B. (2002): Gewaltfreie Kommunikation. (Jungfermann, München 2002). 

Rowohlt Verlag (Hg., 2001): Der 11. September. (Rowohlt, Reinbek 2001). 

Sahlberg, O. N. (2003): Bewußte und unbewußte Faszination des Märtyrertodes. In: Ottmüller, U. / 
Kurth, W. (Hg.): Trauma, gesellschaftliche Unbewusstheit und Friedenskompetenz. Jahrbuch für 
Psychohistorische Forschung, Bd. 3 (2002) (Mattes, Heidelberg 2003). 

Sloterdijk, P. (1998): Sphären I. (Suhrkamp, Frankfurt 1998). 

Sloterdijk, P. (1999): Sphären II. (Suhrkamp, Frankfurt 1999). 

Tibi, B. (1994): Die Verschwörung. Das Trauma arabischer Politik (Hoffmann und Campe, Hamburg 
1994). 

van Dülmen, R. (1997): Die Entdeckung des Individuums. (Fischer, Frankfurt 1997). 

Verny, T. (1997): The Obstetrical Procedures: A Critical Examination of Their Effect on Pregnant 
Woman and Their Unborn and Newborn Children. Pre- and Perinatal Psychology Journal 7 
(1997), 101-113. 

Volkan, V. D. (1999): Das Versagen der Diplomatie. (Psychosozial, Gießen 1999). 

Volkan, V. D. (2002): Religiöser Fundamentalismus und Gewalt. In: Schlösser, A. M. / Gerlach, A. (Hg): 
Gewalt und Zivilisation. (Psychosozial, Gießen 2002). 

Waldmann, P. (1998): Terrorismus – Provokation der Macht. (Gerling Akademie, München 1998). 

Wilson, E. O. (1979): Biologie als Schicksal. (Ullstein, Berlin 1979). 

Wirth, H. J. (2002): Narzissmus und Macht. (Psychosozial, Gießen 2002). 


	Ludwig Janus
	Psychohistorische Überlegungen

	Literaturangaben
	Haumersen, P. \(2003\): Rumänien zwischen Euro

