
Isabella Herskovics 
 
Psychodrama in der Auseinandersetzung  
mit der eigenen Herkunftsgeschichte von Menschen  
mit jüdischer und nationalsozialistischer Herkunft 
 
 
1. Holocaust und Therapie 
 
Im September 1989 traf ich Jaacov Naor zum ersten Mal. Zehn Jahre zuvor war in 
Amerika das Buch "Die Kinder des Holocaust" erschienen, die Gespräche der 
amerikanischen Journalistin Helen Epstein mit Kindern von Überlebenden. Helen 
Epstein sprach darin von einem schwarzen Kasten in ihrer Brust, einer Art Grabmal 
für die Familienmitglieder, die sie nie kennengelernt hatte. Und sie begab sich auf 
die Suche nach Menschen mit ähnlichen Erfahrungen:  
 

"Es mußte Menschen geben wie mich, die ebenfalls einen eisernen 
Kasten, ähnlich dem meinen, in sich herumtrugen. Es muß, so über-
legte ich, eine über die Welt verstreute, unsichtbare Familie geben." 1 

 
Das Buch wurde in Deutschland erst 1987, acht Jahre nach seinem Erscheinen in 
Amerika veröffentlicht. Als ich es las, war ich tief beeindruckt. Ich hatte eigenartige 
Alpträume, die ich nicht erklären konnte. Mir war damals noch nicht klar, daß ich 
Teil dieser unsichtbaren Familie war, obwohl ich – nach dem Tod meines Vaters 
und meiner Scheidung – 1984 angefangen hatte, eine Therapie zu machen. Ich 
schleppte das Buch in meine Therapiestunde und bat meine Therapeutin, es zu 
lesen. Als sie mir das Buch zurückgab, fragte sie mich, ganz Analytikerin,  weshalb 
mir daran so viel daran gelegen habe, daß sie das Buch lesen würde. Ich wußte es 
nicht. Ich wartete auf eine Reaktion von ihr. Und als sie nicht kam, sprach auch ich 
nie wieder über das Thema.  
 
In "Kinder der Opfer, Kinder der Täter", einer weiteren, sehr wichtigen amerika-
nischen Publikation zu diesem Thema von den Herausgebern Bergmann, Jucovy 
und Kestenberg, die auch die Nachfahren der Täter mit einschloß und die 1995 auf 
den deutschen Markt kam, finden wir einige Erklärungen, weshalb es so schwierig 
war für Holocaust-Überlebende und ihre Nachfahren, therapeutische Hilfe zu fin-
den. Nicht nur in Deutschland, auch in Amerika. Judith Kestenberg schreibt: 
 

"Bis zum Beginn der achtziger Jahre wurden Überlebende in den 
Vereinigten Staaten zumeist ohne jede Berücksichtigung des Holo-
caust analysiert. (...) Den Ängsten der Überlebenden, ihre traumati-

                                                 
1 Epstein (1987), S. 13. 

Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 141–151                                               Mattes Verlag, Heidelberg 



Isabella Herskovics 142

schen Erfahrungen noch einmal durchmachen zu müssen, entsprach 
die Angst des Analytikers, solchen Schilderungen zuzuhören." 2 

 
Es würde zu weit führen, die Schwierigkeiten der Behandlung der Symptome des 
Überlebenden-Syndroms der Holocaust-Überlebenden zu schildern. Ich möchte 
mich in meinem kurzen Referat auf die Second Generation konzentrieren, da das 
Angebot der Psychodrama-Arbeit, die ich ihnen vorstellen möchte, sich vor allem 
an die Nachfahren der Opfer und Täter richtete.  

Martin Bergmann verweist in seiner Einleitung auf eine Fragebogen-Aktion 
seiner Kollegin Judith Kestenberg, die Psychoanalytiker in mehreren Ländern be-
fragte, ob sie Kinder aus Überlebenden-Familien behandelt hätten. Die Antworten 
ergaben, daß die meisten Analytiker verwundert reagierten, "weil ihnen nie in den 
Sinn gekommen war, Konflikte und Symptome ihrer Patienten mit der Verfolgungs-
geschichte ihrer Eltern in Zusammenhang zu bringen."3 Bergmann führt das Schei-
tern von unnötig vielen Therapien auf das mangelnde Verständnis der Therapeuten 
zurück, denen es in diesem Zusammenhang schwer fällt, in einer psychoanalyti-
schen Beziehung auch eine soziale Beziehung zu sehen.  
 

"Wir müssen uns klarmachen, daß Freuds Vergleich des Psycho-
analytikers mit einem undurchlässigen Spiegel, der einzig und allein 
reflektiert, was der Patient sagt, ganz gewiß nicht angemessen ist, 
wenn im Behandlungsprozeß (...) ungewöhnlich starke Emotionen 
freigesetzt werden." 4 

 
Nur wenige Überlebende und ihre Kinder können, so Bergmann, die strengen 
Regeln der klassischen analytischen Technik tolerieren. Insbesondere die Anonymi-
tät des Analytikers wird oft als unerträglich empfunden.   

Eine überraschende Erkenntnis war für Martin Bergmann auch die Ent-
deckung, "daß häufig bereits die erste Anamnese die Information enthielt, daß der 
Patient entweder selbst Überlebender oder das Kind eines Überlebenden war, diese 
Tatsache aber im weiteren Verlauf nie wieder erwähnt wurde." Er führt weiter aus, 
daß, unter dem Blickwinkel des Patienten betrachtet, das Verschweigen des Holo-
caust "eine Übertragung des in seiner Familie befolgten Schweigepakts auf die 
therapeutische Situation" darstellt. Die Patienten warten gewissermaßen auf ein 
Signal des Therapeuten. Eine Deutung z.B. kann als die Erlaubnis zu sprechen ver-
standen werden, und manche Patienten sind auf ein solches Signal angewiesen.  
 
Die Therapie-Situation für Nachfahren von Holocaust-Überlebenden in Deutschland 
ist noch wesentlich komplizierter. Dem Schweigegebot in der eigenen Familie ent-
sprach das Schweigen der Gesellschaft über den Holocaust. In ihrem Aufsatz "Die 
Zeit heilt keine Wunden" sprechen die Autoren Brainin, Ligeti und Teicher von der 
"Pathologie der Wirklichkeit", die die Psychopathologie der wenigen Überlebenden, 
                                                 
2 Bergmann et al. (1995), S. 9. 
3 ebd., S. 48. 
4 ebd., S. 53. 



Psychodrama und eigene Herkunftsgeschichte 143

die in Deutschland geblieben sind, und die ihrer Nachkommen bei weitem übertraf. 
Es gibt in den Untersuchungen über die zweite Generation wenig generalisierbare  
Ergebnisse. Was man als gemeinsames Moment feststellen kann, "ist ein Gefühl der 
Präsenz der Ereignisse während des Krieges und das Gefühl, einer gesellschaft-
lichen Randgruppe anzugehören". Fast alle Phänomene, die bei der Zweiten Genera-
tion zu finden sind, bedeuten an sich nichts Spezielles. Symbiotische Beziehungen, 
Ablösungskonflikte und projektive Identifikation können nicht die Besonderheiten 
einer Generation sein, sie haben universellen Charakter.  

Auch unbewußte Inhalte und Affekte, die von den Kindern der Zweiten 
Generation abgewehrt werden, unterscheiden sich nur wenig von denen anderer. 
Aber die Phantasien, die zu Abwehrzwecken eingesetzt werden, sind anders und 
haben eine reale Grundlage in der Lebensgeschichte der Eltern, eines ganzen Kol-
lektivs. "Alle grausamen Märchen verblassen neben einer Wirklichkeit, in der der 
'Backofen' nur eine Todesform von vielen war." Ein Lebensgrundgefühl, das die 
Nachfahren von Holocaust-Überlebenden verbindet, ist die innere, von den Eltern 
unbewußt übermittelte Gewissheit: "Es gibt keine wirkliche Sicherheit im Hier und 
Jetzt, auch wenn es noch so gesichert, ruhig und friedlich erscheint." Diese Haltung 
ist nicht zwangsläufig pathologisch, aber sie läßt sich in unserer gesellschaftlichen 
Wirklichkeit leicht rationalisieren und ist in ihrer Bedeutung schwer zu durch-
schauen, auch für die Betroffenen. Damit kommen wir zu der wahrscheinlich 
größten Schwierigkeit in den Psychoanalysen der Zweiten Generation, vor allem in 
Deutschland. 
 

"Wenn der Patient das Gefühl hat, der Analytiker kann die Realität 
der Massenvernichtung nicht anerkennen, will von ihr nichts wissen, 
wird sich sehr rasch in der Übertragung ein großes Maß an Mißtrauen 
entwickeln, das zu einem Stillstand der Analyse führen kann. Eine 
andere Möglichkeit wäre ein ununterbrochener Zweikampf zwischen 
Patient und Analytiker über Wahrheit, Realität und Phantasie. Jede 
Interpretation erlebt der Analysand als Angriff, der sich auch gegen 
die Eltern richtet und daher inakzeptabel ist".5 

 
In Deutschland und in Österreich kommt als weitere Besonderheit hinzu, daß die 
ehemaligen Verfolgten und ihre Nachkommen eine Subkultur ohne gesellschaftliche 
Anerkennung bilden. "Ihr kultureller Bezugsrahmen ist nicht nur anders als der der 
Majorität, er steht auch im Widerspruch zu ihr". Daher ist es gerade für Menschen 
in Deutschland, auch für Analytiker, deren Familien mit ihrer Geschichte mehr-
heitlich vom Nationalsozialismus geprägt waren, besonders schwer, dieses andere 
Koordinatensystem zu begreifen, und den Angehörigen der Second Generation von 
Holocaust-Überlebenden in ihrer Individualität gerecht zu werden.  
 
 
 
 
                                                 
5 Brainin et al. (1994), S. 48. 



Isabella Herskovics 144

2. Ursprünge des Psychodramas 
 
Bevor ich nun versuchen werde, Ihnen einen Einblick in die Besonderheit der 
Psychodrama-Arbeit von Yaacov Naor für die Nachfolgegenerationen von Opfern 
und Tätern zu geben, möchte ich noch etwas zu dem Ursprung der Psychodrama-
Idee sagen. Der Begründer des Psychodramas, Jakob Levi Moreno, war jüdischer 
Herkunft. Auf einem Schiff, irgendwo zwischen Bosporus und Rumänien, wurde er 
1889 geboren, besuchte in Bukarest die sephardische Bibelschule, studierte in Wien 
Medizin, leitete dort ein Stegreiftheater und ging Mitte der 20er Jahre als Arzt nach 
Amerika. In Beacon, im Staat New York, gründete er zehn Jahre später eine eigene 
psychiatrische Klinik, in der er seine mit Kindern in den Gärten Wiens entstandene 
Psychodrama-Technik in der Arbeit mit Patienten theoretisch vertiefte und thera-
peutisch anwandte.   
 
Morenos Ziel war "Die Wahrheit der Seele durch Handeln ergründen". Im spiele-
rischen  Handeln ermöglicht das Psychodrama nicht nur "eine Probe für das Leben", 
wie Moreno es nannte, sondern es bietet den Beteiligten im Spiel ungewöhnliche 
und oft sehr ergreifende Begegnungen mit anderen Menschen. Unter "Begegnung" 
verstand Moreno, daß "Personen sich nicht nur treffen, sondern einander erleben, 
sich erfassen, jeder mit seinem ganzen Wesen" . 

Moreno glaubte an die heilende Wirkung gruppendynamischer Prozesse. Er 
war der Ansicht, das, was zerstört, birgt auch den Keim der Heilung in sich: 
"Menschen werden in Gruppen krank – und in Gruppen wieder gesund". Für ihn 
war es wichtig, daß in der geschützten therapeutischen Gruppe jedes Mitglied darauf 
vertrauen konnte, daß jeder in der Gruppe sich für das Wohl des anderen ebenso 
verantwortlich fühlt wie für das eigene Wohl. Anders als in normalen sozialen 
Gruppen werden störende Hierarchien, einengende Machtverhältnisse und die Rol-
len, die wir spielen, um unsere Gefühle zu verbergen, hinterfragt und im produkti-
ven Prozess des gestaltenden Spiels zum Anliegen aller Gruppenmitglieder.  
 

"Die Grundlage des Psychodramas ist das Prinzip der schöpferischen 
Spontaneität, die ungehinderte Teilnahme aller Mitglieder der Gruppe 
an der dramatischen Produktion und Handlungskatharsis".6 

 
Eine Psychodrama-Sitzung enthält mehrere Komponenten. Die erste Phase dient der 
Anwärmung der Gruppe. Die zweite Phase bietet Möglichkeiten des gestaltenden 
Darstellens in Protagonisten-, Gruppen oder Stegreifspielen. Und die dritte und 
letzte Phase dient der Reflexion des Geschehenen auf der Beziehungsebene und der 
Selbsterfahrung. Ein wichtiges Mittel der psychodramatischen Arbeit ist der 
Rollentausch: Man sieht die Welt mit den Augen des anderen und erkennt sie als 
einen Teil der eigenen Erfahrung. Moreno hat es in einem Gedicht ein wenig alt-
testamentarisch so formuliert: 
 
 
                                                 
6 Moreno (1989), S. 18. 



Psychodrama und eigene Herkunftsgeschichte 145

"Ein Gang zu zweit: Auge vor Auge, Mund vor Mund 
und bist du bei mir, so will ich dir die Augen aus den Höhlen reißen 
und an Stelle der meinen setzen, 
und du wirst die meinen ausbrechen 
und an Stelle der deinen setzen, dann will ich dich mit deinen 
und du wirst mich mit meinen Augen anschauen." 7  

 
 
3. "Das Theater des Holocaust" (The Theatre of Holocaust) 
 
Neben meinen eigenen Erfahrungen in Seminaren bei dem israelischen Psycho-
dramatiker Yaacov Naor beziehe ich mich in meinen Ausführungen auf einen Text 
von ihm, dem er den Titel gab "Das Theater des Holocaust" (The Theatre of Holo-
caust) . 

In diesem Aufsatz begründet er seine Entscheidung für das Psychodrama bei 
seiner Arbeit mit Nachkommen aus Opfer- und Täterfamilien in Deutschland mit 
dem Hinweis auf die nonverbale Kommunikation, die durch die Methode des 
Psychodramas möglich ist. Durch Theaterspiel und Rollenübernahme kommen sich 
die Teilnehmer gefühlsmäßig näher und lernen sich in ihren Verschiedenheit 
schätzen. Die Körpersprache ist für Yaacov Naor ausdrucksvoller, als Worte es sein 
können, die die Gefahr des Mißverständnisses in sich tragen. Ein weiterer wichtiger 
Grund ist für ihn, daß das Psychodrama wie auch das Playbacktheater den Gruppen-
mitgliedern die Gelegenheit bietet, den Kampf gegen die Anonymität und Ver-
einzelung zu gewinnen. Sie können ihre Geschichten erzählen und ihr Erleben mit 
anderen teilen. 
 

"Beide, die Kinder der Holocaust-Überlebenden und die Nachfahren 
in nationalsozialistischen Familien, sind aufgewachsen in einem Zu-
stand der Verleugnung und Repression. Das Verschweigen von Ge-
fühlen ist eine vertraute Erfahrung für die Angehörigen beider Ge-
meinschaften. Im gemeinsamen Umgang mit der Täter-Opfer-Be-
ziehung wird die Begegnung mit der anderen Seite vorangetrieben 
und erlaubt ein besseres, tieferes Verständnis füreinander. Ziel der 
Begegnung ist nicht unbedingt Vergebung und Versöhnung, aber es 
ist möglich, einige der Wunden zu heilen. Und vielleicht einen Dialog 
zu eröffnen."  

 
 
3. 1. Charakterisierung der Kinder von Holocaust-Überlebenden 
 
Ausgehend von den unterschiedlichen Kindheitserfahrungen stellt Yaacov Naor drei 
Thesen über die Gemeinsamkeiten des Erlebens der Zweiten Generation von 
Holocaust-Überlebenden auf: 
 
                                                 
7 Moreno (1989), S. 33. 



Isabella Herskovics 146

1. Die Erfahrung des Holocaust, der Verlust geliebter Menschen und die massive 
Infragestellung des Urvertrauens in menschliches Verhalten, ist präsent von Geburt 
an. Während die Eltern, die die schreckliche Realität der Vernichtung real erfahren 
haben, wenigstens auf eine Welt zurückblicken können ohne Holocaust, werden ihre 
Kinder in eine  Welt geboren, in der der Holocaust nicht wegzudenken ist. 
 
2.  Es findet eine unbewußte Identifikation mit unbekannten inneren Gestalten statt, 
die im Leben der Eltern bedeutend waren und die im Holocaust umgekommen sind. 
Nicht mehr lebende Angehörige wie die Brüder und Schwestern der Eltern, deren 
Namen die Kinder oft tragen; die Eltern der Eltern; frühere Familienmitglieder wie 
Ehefrauen und Kinder aus ersten Ehen, das sind die unsichtbaren, aber präsenten 
Geister in Familien, die vom Holocaust betroffen waren. 
  
Kinder von Holocaust-Überlebenden übernehmen in der Familie oft die überfor-
dernde Rolle, den Verlust ersetzen zu wollen, den die Eltern erlitten haben, und sie 
stellen den eigenen Wert, die Liebe der Eltern infrage, da sie erleben, daß die Eltern 
stärker von dem Erleben der Vergangenheit bestimmt sind als von der Gegenwart. 
 
3. Holocaust-Überlebende beantworten ihre intensive Erfahrung von Leiden, 
Schmerz und Tod mit der Unterdrückung intensiver Gefühle. Das engt ihre Funk-
tion als Eltern ein und beeinflußt ihr Verhalten. Die ersten Lebensjahre eines Kin-
des, dessen Eltern sich als emotional gestört, als gefühlsmäßige Roboter erleben, die 
Liebe geben wollen, aber nicht empfinden können, weil die natürlichen Bedürfnisse 
ihrer Kinder sie überfordern – sie weder die Aggression noch die Hilflosigkeit der 
Kinder ertragen können, weil sie an die verdrängte Wut und das eigene Ausge-
liefertsein erinnert – , all das wirkt sich unvermeidbar auf das spätere Leben der 
Kinder aus.   
 
Infolge ihrer Kindheitserfahrungen haben die Kinder von Holocaust-Überlebenden 
sowohl die Opfer-Rolle wie die Rolle des Aggressors erfahren und verinnerlicht.  
Sie  leiden einerseits an mangelndem Selbstgefühl, an Symptomen der Depression 
und versuchen möglichst wenig aufzufallen, neigen andererseits jedoch zur Selbst-
idealisierung und Selbstüberschätzung und einem Gefühl von Omnipotenz, das stark 
mit dem Überleben der Eltern zu tun hat. Die Furcht vor Erfolg ist bei Angehörigen 
der Zweiten Generation auffallend und fördert eine Tendenz zum Selbstboykott. 
Das mag auf das von den Eltern übermittelte Gefühl zurückzuführen sein, daß es 
"Lebensgefahr" bedeutet, aufzufallen, hat sicher aber auch mit dem Konflikt zu tun 
zwischen dem Wunsch, erfolgreich zu sein, und dem Schuldgefühl, trotz des Holo-
caust ein glückliches Leben zu beanspruchen. 

Unkontrollierte Gefühlsausbrüche, die oft in keinem Verhältnis stehen zu dem 
realen Geschehen, beeinflussen das Leben der Kinder von Holocaust-Überlebenden 
stark. Sie tragen Angst in sich vor dem, was geschehen ist, und Zorn über das, was 
den Menschen und vor allem ihren Eltern angetan wurde, ohne den heftigen 
Gefühlen, die oft unbewußt sind, Ausdruck verleihen zu können. Das Bedürfnis 
nach Kontrolle ist sehr stark, denn außer Kontrolle zu geraten, bedeutet in der 
Realität der Vernichtungslager den Tod.  



Psychodrama und eigene Herkunftsgeschichte 147

Auch der unbewußte Wiederholungszwang des Schicksals der Eltern, sich das Er-
leben von Märtyrertum und Opferrolle zu eigen zu machen, indem man sich emo-
tional oder real in gefährliche Situationen begibt, ist auffallend. Und der Wunsch, 
die Eltern schützen zu wollen, ist eine schwere emotionale Last, die durch das ganze 
Leben begleitet bis über den Tod der Eltern hinaus. Besondere Empfindsamkeit in 
Abschiedssituationen, die psychisch oft nur schwer bewältigt werden, lassen sich 
auch zurückführen auf die Erfahrung der Eltern, für die der Abschied von ihren An-
gehörigen sehr häufig ein Nie-Wiedersehen bedeutete.  
 
Die psychodramatische Arbeit ermöglicht der Second Generation von Holocaust-
Überlebenden, ihren Phantasien und Alpträumen Ausdruck zu verleihen, von denen 
ihre innere Welt bestimmt ist. Sie können beispielsweise in imaginierten (vorge-
stellten) Situationen versuchen, mehr über ihre unbekannten Familienmitglieder und 
ihren Tod zu erfahren, in Kontakt mit ihnen zu kommen, um sich von ihrem Einfluß 
auf das eigene Leben zu befreien, um zwischen sich und den internalisierten 
Personen zu unterscheiden.  
 
3. 2. Charakterisierung von Nachkommen aus nationalsozialistischen Familien, die 
nach dem zweiten Weltkrieg geboren wurden 
  
Die Erforschung der Auswirkung, die der Holocaust auch auf die Kinder der 
Täterseite hatte, ist als Reaktion auf die Holocaust-Forschung zu verstehen, mit der 
sie in engem Zusammenhang steht. In Deutschland geriet die Problematik der Täter 
und die ihrer Nachfahren noch später ins öffentliche Bewußtsein als die Ausein-
andersetzung mit den Folgen, die der Holocaust für die Opfer hatte. Interessan-
terweise waren es Menschen jüdischer Herkunft, die sich auch für die Nachkommen 
der Täterseite zu interessieren begannen, wie die erwähnten Autoren von "Kinder 
der Opfer. Kinder der Täter" oder der israelische Sozialwissenschaftler Dan Bar On, 
dessen Buch "Die Last des Schweigens. Gespräche mit Kindern von Nazi-Tätern" 
1993 in deutscher Sprache erschien, oder eben der Psychodramatiker Yaacov Naor, 
der 1989 seine Seminarreihe über die Auswirkungen des Holocaust begann. Auf 
dieses Interesse sind dann auch viele in den neunziger Jahren entstandene Be-
mühungen zurückzuführen, die von israelischer oder amerikanischer Seite aus ver-
suchten, Nachkommen der Opfer und Täter zusammenzubringen (To reflect and 
trust; One by One; German Jewish Dialogue). In Deutschland traten auch schon in 
früheren Jahren christliche Institutionen in Kontakt mit jüdischen Gesprächspartnern 
zu einem christlich-jüdischen Dialog.  

Yaacov Naor betrachtet die Teilnahme an seinen Workshops, das Brechen des 
Schweigens und die Bereitschaft, sich mit der schmerzlichen Familiengeschichte 
auseinanderzusetzen, gerade von deutscher Seite aus, als eine "Pioniertat", die 
hohen persönlichen Mut erfordert. Die meisten der Nachkommen aus Täterfamilien 
wurden in ein tiefes Schweigen über die Beteiligung der eigenen Familie am Nazi-
terror hineingeboren. Dieses kollektive Schweigen im Widerspruch zu dem inneren 
Wissen findet seinen Ausdruck in Minderwertigkeitsgefühlen und Selbstentwertung, 
einem Mangel an klarer Identitätsbildung, Depression und Selbstanklagen sowie 
einem starken Gefühl von Machtlosigkeit.  



Isabella Herskovics 148

 
Yaacov Naor faßt die Schwierigkeiten seiner Gruppenteilnehmer aus Täterfamilien  
folgendermaßen zusammen, ich übersetze:  
 

"In der bewußten  Begegnung mit der Vergangenheit erleben Kinder 
von Nazitätern vor allem das Gefühl eines unendlichen unerbittlichen 
Schmerzes. Sie können sich mit dem todbringenden Elternteil nicht 
identifizieren. Sie haben Angst vor der Ehe und möchten keine Kinder 
zeugen, als fürchteten sie die Ansteckungsgefahr des Bösen, von dem 
sie infiziert sind und das sie nicht weitergeben möchten. Sie wissen 
nicht, was Liebe ist, denn ein Vater, der andere Kinder umbrachte, 
aber behauptet, die eigenen zu lieben, bietet ein widersprüchliches 
Bild, das die Frage provoziert, was Liebe ist."  

 
Ich möchte in diesem Zusammenhang noch einmal auf Judith Kestenberg zurück-
kommen, die in ihrem Einleitungskapitel zu "Kinder der Opfer, Kinder der Täter" 
eine These aufstellt, die mich beim ersten Lesen zutiefst erschreckte. Ich zögere, sie 
mir zu eigen zu machen, aber habe das Gefühl, daß sie sehr viel Richtiges enthält 
und möchte Sie Ihnen daher nicht vorenthalten. Kestenberg schreibt: 
 

"Wir haben die Auffassung vertreten, daß die Deutschen ihre Kinder 
mit großer Strenge erzogen und die Nachsicht, die jüdischen Kindern 
zuteil wurde, ihren Groll weckte. Während zahlreiche Nazi-Eltern 
geradezu erpicht darauf waren, ihre Kinder den nationalsozialistischen 
Zielen zu opfern, sahen sie, daß die jüdischen Kinder 'verwöhnt' wur-
den und ihre Eltern sich weigerten, sie in den Dienst der deutschen 
Großmacht zu stellen. Indem sie die Juden hungern und im Dreck 
leben ließen und sie in einen Zustand der Abhängigkeit zwangen, der 
ihrer Phantasie von ihren eigenen, vernachlässigten Kindern ent-
sprach, konnten sie ihren Zorn gegen die Juden richten und sie für das 
Böse bestrafen, das sie eigentlich in ihren eigenen Kindern bestrafen 
wollten." 8 

 
Der Theorie der Dopplung von Robert Jay Lifton (1986), daß die Nazis, die 
tagsüber für die Ermordung von Kindern zuständig waren und sich abends als liebe-
volle Familienväter gebärdeten, eine Teilung des Selbst vollzogen, indem sie zwei 
Lebensbereiche vollständig voneinander trennten, hält Kestenberg eine konträre 
Auffassung entgegen. Sie behauptet, daß Naziväter 
 

"ihren eigenen Kindern – manchmal bewußt, häufiger unbewußt – 
feindlich gesinnt waren und diese Feindseligkeit auf die Juden pro-
jizierten. Der eine Lebensbereich wirkte also unmittelbar auf den 
anderen Lebensbereich ein." 9 

                                                 
8 Bergmann et al. (1995), S. 17. 
9 ebd. 



Psychodrama und eigene Herkunftsgeschichte 149

Zusammenfassend führt Kestenberg aus:  
 

"Ich betrachte die Achtung und Wertschätzung der Kinder als einen 
der wichtigsten Faktoren dieses Konflikts. Wenn Deutsche ihre Kin-
der mehr liebten, mehr respektierten, selbst wenn sie andere Wege 
einschlagen als ihre Eltern, werden auch sie ein weniger starkes Be-
dürfnis empfinden, alle Kinder und Menschen, die 'Außenseiter' sind, 
autoritär bestrafen zu müssen." 10 

 
 
3. 3. Wirkung des Psychodramas  
 
Kinder sind Meister der Imagination und des Spiels. Sie übertreffen die Fähigkeit 
der Erwachsenen bei weitem in allen Bereichen, die mit Offenheit, Neugier und 
Phantasie zu tun haben. Das Psychodrama lebt von einer Technik, die diese 
verlorengegangenen oder selten geförderten  Qualitäten im erwachsenen Menschen 
wiederbeleben. 

Das Psychodrama unterstützt die Selbsterfahrung im Umgang mit unvertrauten 
Gefühlen und die Fähigkeit der kreativen Entfaltung durch Vorstellungskraft, Spiel 
und Ausdrucksmöglichkeiten in einer relativ gesicherten Umgebung. Es fördert das 
Gruppengefühl und die soziale Bereitschaft zur Kommunikation auf verbaler und 
nonverbaler Ebene, ein Ergebnis, das gerade bei einander unvertrauten oder ein-
ander feindlich gegenüberstehenden sozialen Gruppen von hoher Bedeutung ist. 
Und eine der wichtigsten Resultate des psychodramatischen Arbeitens gerade mit 
Nachkommen aus Täter- und Opferfamilien im persönlichen Bereich ist, daß die 
Teilnehmer/innen lernen, zwischen Realität und Phantasie, zwischen vorgestellter 
und wirklicher Welt zu unterscheiden.  
 
 
4. Selbsterfahrung und Gruppenerlebnisse in den psychodramatischen Work-
shops, die Yaacov Naor leitete 
 
Erlauben Sie, daß ich zum Abschluß meiner Ausführungen noch etwas von meinen  
eigenen Erfahrungen übermittele, die ich in den Workshops von Yaacov Naor 
machen konnte. Aufgrund der gebotenen Kürze beschränke ich mich auf die ein-
schneidendste und wichtigste erste Begegnung in einem Workshop in München 
1989.  

Yaacov Naor war nach dem Tod meines Vaters der erste Jude, den ich in 
Deutschland traf und der als Israeli eine gefestigte jüdische Identität erkennen ließ. 
In diesem Seminar war ich die einzige weibliche Teilnehmerin mit jüdischem Hin-
tergrund und einem Vater, der den Holocaust überlebt hatte. Es gab noch zwei 
männliche Teilnehmer aus der Schweiz, von denen einer auch einen jüdischen 
Vater, der andere zwei jüdische Elternteile hatte. Alle anderen Gruppenmitglieder 
waren wie ich deutscher Herkunft. (In den späteren Seminaren hat sich das Zahlen-
                                                 
10 ebd., S. 19. 



Isabella Herskovics 150

verhältnis von jüdischen und nicht jüdischen Teilnehmern verändert, d.h. es nahmen 
zunehmend auch mehr jüdische Menschen daran teil). 

Ich befand mich zu dieser Zeit gerade in der Grundausbildung des Psycho-
dramas und hatte große Schwierigkeiten sowohl mit der Leiterin als auch mit den 
Teilnehmern in meiner Ausbildungsguppe. Ein wichtiger Vorwurf, der mir als 
Mangel an innerer Bereitschaft ausgelegt wurde, war die Tatache, daß ich in den 
Familienspielen der anderen Teilnehmer und Teilnehmerinnen selten vorkam, nie in 
eine Eltern- oder Geschwisterrolle gewählt wurde. Niemand in der Gruppe, aber 
auch ich selber nicht, kam je auf die Idee, daß dies in einem Zusammenhang mit 
meiner Herkunftsgeschichte stehen könnte. In der gesamten Grundausbildung, die 
zwei Jahre dauerte, wurde meine jüdische Herkunftsgeschichte  ausgeklammert. Ich 
selber hatte anscheinend damals noch nicht die Kraft, sie zu thematisieren, und die 
Ausbildungsleiterin trug aus mangelnder Kenntnis oder aus persönlichen Gründen 
ihrer eigenen Herkunftsgeschichte auch nichts dazu bei, daß sie Thema werden 
konnte. Bis zum Ende der Ausbildung wurde mir mein sogenanntes "Außenseiter-
tum" in der Gruppe als soziales Defizit angelastet, das teilweise durch meine Spiel-
freudigkeit und Spielkompetenz in Stegreifspielen ausgeglichen wurde, ohne daß 
der Mangel an Gruppenzugehörigkeits-Gefühl von mir zur Gruppe oder der Gruppe 
zu mir thematisiert und hinterfragt wurde. Ich betone nochmals: auch von mir selber 
nicht. 

In diesem Seminar von Yaacov Naor, das ich als Sonderseminar während 
meiner Ausbildung besuchte, wurde ich in wichtige Rollen gewählt. Ich erlebte zum 
ersten Mal, daß ein grundlegendes, auch von mir bisher geleugntes Thema, das 
zentrale Auswirkungen auf mein Leben hatte, nicht nur mich betraf, sondern auch 
andere Menschen. Ich fühlte zu den beiden jüdischen Teilnehmern der Gruppe 
große und zunächst nicht erklärbare Nähe, die erst durch die Rollenübernahme in 
ihren Geschichten aus der Gemeinsamkeit des Erlebten eine Erklärung fand. Das 
ungewohnte Interesse und Verständnis der anderen Teilnehmer auch für meine 
eigene Geschichte, das ich wie eine Befreiung erlebte von der Gleichgültigkeit, die 
mich bisher in diesem Zusammenhang umgeben hatte, ermutigte mich, das unbe-
wußte Schweigeverbot meines Vaters zu brechen. Zum ersten Mal sprach ich über 
seine Holocaust-Erfahrung, über die er selber zu mir nie geredet hatte. In einem Pro-
tagonistenspiel wagte ich dann auch zum ersten Mal, die schmerzvolle Außenseiter-
rolle anzuschauen. 

Auch wenn ich die Erfahrungen dieses Seminars nicht in meine Ausbildungs-
gruppe hineintragen konnte, so wurden sie doch Ausgangspunkt meiner weiteren 
intensiven, auch beruflichen Beschäftigung mit den Auswirkungen des Holocaust 
auf nachkommende Generationen. Und es ermutigte mich, die negative Gruppener-
fahrung meiner Grundausbildung nicht mit Morenos Idee vom Psychodrama zu 
verwechseln. Ich beendete meine Oberstufen-Ausbildung unter anderer Leitung, und 
in meiner späteren Psychodrama-Arbeit mit Kindern aus Pflegefamilien profitierte 
ich von den eigenen Erfahrungen in der Außenseiterrolle.   
 
Es erscheint heute kaum nachvollziehbar, wie spät die Auswirkungen des Holocaust 
ins öffentliche Bewußtsein gedrungen sind. Mittlerweile hat sich anscheinend viel 
verändert, und Publikationen, die sich mit den Nachwirkungen des Holocaust be-



Psychodrama und eigene Herkunftsgeschichte 151

schäftigen, überschwemmen geradezu den Markt. Dort, wo es mit den Ergebnissen 
der Holocaust-Forschung gelingt, Verbindungen herzustellen zu den Emigranten 
und Flüchtlingen, zu den Vergewaltigern und Mördern in heutigen Kriegs- und 
Krisengebieten, kann man nicht genug der Erfahrungen weitergeben, welche Be-
deutung Menschheitsverbrechen für die Opfer und Täter und deren Kinder haben. 
Mißtrauisch bin ich bei der fast modern gewordenen Beschäftigung mit den 
Schrecken des Holocaust und dem deutschen Nachkriegsleid, wenn die Folgen des 
Zweiten Weltkrieges dazu mißbraucht werden, um abzulenken von heutigen Ereig-
nissen. Nicht nur in Deutschland, vor allem auch in Jugoslawien, Tschetschenien, 
Afghanistan oder anderen Kriegsgebieten fern von Europa wie Ruanda, wachsen 
wieder Kinder heran, die von dem Leid und Haß ihrer Eltern geprägt sind, die in 
Nachbarschaft mit einstigen Mördern leben und die ihre Familien und Angehörigen 
im unmenschlichen Kriegsgeschehen verloren haben. Auch die momentan so unver-
söhnlich und unlösbar erscheinende Situation in Israel zwischen Juden und Palästi-
nensern hat nicht nur ihren historischen, sondern sicher auch ihren psychischen  Ur-
sprung in der Geschichte des Holocaust. 
 
Ich wünschte mir, daß Kindern mehr Hilfe zuteil würde, um ihre und die Traumata 
ihrer Eltern zu verarbeiten, und daß mehr Geld für ihre therapeutische Unterstützung 
ausgegeben würde als für wirtschaftliche Güter und Waffen.   
 
Literaturangaben 
 
Bar-On, Dan (1993): Die Last des Schweigens. Gespräche mit Kindern von Nazi-Tätern (Rowohlt, 

Reinbek 1996, 1. Aufl. 1993). 

Bergmann, Martin S. / Jucovy, Milton E. / Kestenberg, Judith S. (Hg., 1995): Kinder der Opfer. Kinder 
der Täter. Psychoanalyse und Holocaust (Fischer, Frankfurt 1995, 1. Aufl. 1982). 

Brainin, Elisabeth / Ligeti, Vera / Teicher, Samy (1994): Die Zeit heilt keine Wunden. Pathologie zweier 
Generationen oder Pathologie der Wirklichkeit. In: Wiesse, Jörg / Olbrich, Erhard (Hg.): Ein Ast 
bei Nacht kein Ast (Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1994). 

Epstein, Helen (1987): Die Kinder des Holocaust. (Beck, München 1987, 1. Aufl. 1979). 

Moreno, Jacob Levy (1973): Gruppenpsychotherapie und Psychodrama. (Thieme, Stuttgart 1973). 

Moreno, Jacob Levy (1989): Psychodrama und Soziometrie. Hg.: Jonathan Fox (Köln 1989). 

Moser, Tilmann (1996): Dämonische Figuren. Die Wiederkehr des Dritten Reiches in der Psychotherapie 
(Suhrkamp, Frankfurt 1996). 

Naor, Yaacov (ohne Datum): The Theatre of the Holocaust. 


	Literaturangaben

