Isabella Herskovics

Psychodrama in der Auseinandersetzung
mit der eigenen Herkunftsgeschichte von Menschen
mit jiidischer und nationalsozialistischer Herkunft

1. Holocaust und Therapie

Im September 1989 traf ich Jaacov Naor zum ersten Mal. Zehn Jahre zuvor war in
Amerika das Buch "Die Kinder des Holocaust" erschienen, die Gespriche der
amerikanischen Journalistin Helen Epstein mit Kindern von Uberlebenden. Helen
Epstein sprach darin von einem schwarzen Kasten in ihrer Brust, einer Art Grabmal
fiir die Familienmitglieder, die sie nie kennengelernt hatte. Und sie begab sich auf
die Suche nach Menschen mit dhnlichen Erfahrungen:

"Es mufte Menschen geben wie mich, die ebenfalls einen eisernen
Kasten, dhnlich dem meinen, in sich herumtrugen. Es muf3, so iiber-
legte ich, eine iiber die Welt verstreute, unsichtbare Familie geben." '

Das Buch wurde in Deutschland erst 1987, acht Jahre nach seinem Erscheinen in
Amerika veroffentlicht. Als ich es las, war ich tief beeindruckt. Ich hatte eigenartige
Alptrdume, die ich nicht erkldren konnte. Mir war damals noch nicht klar, daf} ich
Teil dieser unsichtbaren Familie war, obwohl ich — nach dem Tod meines Vaters
und meiner Scheidung — 1984 angefangen hatte, eine Therapie zu machen. Ich
schleppte das Buch in meine Therapiestunde und bat meine Therapeutin, es zu
lesen. Als sie mir das Buch zuriickgab, fragte sie mich, ganz Analytikerin, weshalb
mir daran so viel daran gelegen habe, daf} sie das Buch lesen wiirde. Ich wulite es
nicht. Ich wartete auf eine Reaktion von ihr. Und als sie nicht kam, sprach auch ich
nie wieder iiber das Thema.

In "Kinder der Opfer, Kinder der Téter", einer weiteren, sehr wichtigen amerika-
nischen Publikation zu diesem Thema von den Herausgebern Bergmann, Jucovy
und Kestenberg, die auch die Nachfahren der Tater mit einschloB und die 1995 auf
den deutschen Markt kam, finden wir einige Erkldrungen, weshalb es so schwierig
war fiir Holocaust-Uberlebende und ihre Nachfahren, therapeutische Hilfe zu fin-
den. Nicht nur in Deutschland, auch in Amerika. Judith Kestenberg schreibt:

"Bis zum Beginn der achtziger Jahre wurden Uberlebende in den
Vereinigten Staaten zumeist ohne jede Berticksichtigung des Holo-
caust analysiert. (...) Den Angsten der Uberlebenden, ihre traumati-

! Epstein (1987), S. 13.

Jahrbuch fiir Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 141-151 Mattes Verlag, Heidelberg



142 Isabella Herskovics

schen Erfahrungen noch einmal durchmachen zu miissen, entsprach
die Angst des Analytikers, solchen Schilderungen zuzuhoren." >

Es wiirde zu weit fithren, die Schwierigkeiten der Behandlung der Symptome des
Uberlebenden-Syndroms der Holocaust-Uberlebenden zu schildern. Ich méchte
mich in meinem kurzen Referat auf die Second Generation konzentrieren, da das
Angebot der Psychodrama-Arbeit, die ich ihnen vorstellen mochte, sich vor allem
an die Nachfahren der Opfer und Tater richtete.

Martin Bergmann verweist in seiner Einleitung auf eine Fragebogen-Aktion
seiner Kollegin Judith Kestenberg, die Psychoanalytiker in mehreren Liandern be-
fragte, ob sie Kinder aus Uberlebenden-Familien behandelt hitten. Die Antworten
ergaben, dafl die meisten Analytiker verwundert reagierten, "weil ihnen nie in den
Sinn gekommen war, Konflikte und Symptome ihrer Patienten mit der Verfolgungs-
geschichte ihrer Eltern in Zusammenhang zu bringen."* Bergmann fiihrt das Schei-
tern von unndtig vielen Therapien auf das mangelnde Verstdndnis der Therapeuten
zuriick, denen es in diesem Zusammenhang schwer fillt, in einer psychoanalyti-
schen Beziehung auch eine soziale Beziehung zu sehen.

"Wir miissen uns klarmachen, daBl Freuds Vergleich des Psycho-
analytikers mit einem undurchldssigen Spiegel, der einzig und allein
reflektiert, was der Patient sagt, ganz gewill nicht angemessen ist,
wenn im Behandlungsprozef (...) ungewohnlich starke Emotionen
freigesetzt werden." *

Nur wenige Uberlebende und ihre Kinder kénnen, so Bergmann, die strengen
Regeln der klassischen analytischen Technik tolerieren. Insbesondere die Anonymi-
tit des Analytikers wird oft als unertriglich empfunden.

Eine iberraschende Erkenntnis war fiir Martin Bergmann auch die Ent-
deckung, "daB haufig bereits die erste Anamnese die Information enthielt, da3 der
Patient entweder selbst Uberlebender oder das Kind eines Uberlebenden war, diese
Tatsache aber im weiteren Verlauf nie wieder erwdhnt wurde." Er fiihrt weiter aus,
daB, unter dem Blickwinkel des Patienten betrachtet, das Verschweigen des Holo-
caust "eine Ubertragung des in seiner Familie befolgten Schweigepakts auf die
therapeutische Situation" darstellt. Die Patienten warten gewissermaflen auf ein
Signal des Therapeuten. Eine Deutung z.B. kann als die Erlaubnis zu sprechen ver-
standen werden, und manche Patienten sind auf ein solches Signal angewiesen.

Die Therapie-Situation fiir Nachfahren von Holocaust-Uberlebenden in Deutschland
ist noch wesentlich komplizierter. Dem Schweigegebot in der eigenen Familie ent-
sprach das Schweigen der Gesellschaft iiber den Holocaust. In ihrem Aufsatz "Die
Zeit heilt keine Wunden" sprechen die Autoren Brainin, Ligeti und Teicher von der
"Pathologie der Wirklichkeit", die die Psychopathologie der wenigen Uberlebenden,

2 Bergmann et al. (1995), S. 9.
? ebd., S. 48.
* ebd., S. 53.



Psychodrama und eigene Herkunftsgeschichte 143

die in Deutschland geblieben sind, und die ihrer Nachkommen bei weitem {ibertraf.
Es gibt in den Untersuchungen iiber die zweite Generation wenig generalisierbare
Ergebnisse. Was man als gemeinsames Moment feststellen kann, "ist ein Gefiihl der
Priasenz der Ereignisse wéhrend des Krieges und das Gefiihl, einer gesellschaft-
lichen Randgruppe anzugehdren". Fast alle Phidnomene, die bei der Zweiten Genera-
tion zu finden sind, bedeuten an sich nichts Spezielles. Symbiotische Beziehungen,
Ablosungskonflikte und projektive Identifikation konnen nicht die Besonderheiten
einer Generation sein, sie haben universellen Charakter.

Auch unbewulite Inhalte und Affekte, die von den Kindern der Zweiten
Generation abgewehrt werden, unterscheiden sich nur wenig von denen anderer.
Aber die Phantasien, die zu Abwehrzwecken eingesetzt werden, sind anders und
haben eine reale Grundlage in der Lebensgeschichte der Eltern, eines ganzen Kol-
lektivs. "Alle grausamen Maérchen verblassen neben einer Wirklichkeit, in der der
'Backofen' nur eine Todesform von vielen war." Ein Lebensgrundgefiihl, das die
Nachfahren von Holocaust-Uberlebenden verbindet, ist die innere, von den Eltern
unbewuf3t tibermittelte Gewissheit: "Es gibt keine wirkliche Sicherheit im Hier und
Jetzt, auch wenn es noch so gesichert, ruhig und friedlich erscheint." Diese Haltung
ist nicht zwangslaufig pathologisch, aber sie 146t sich in unserer gesellschaftlichen
Wirklichkeit leicht rationalisieren und ist in ihrer Bedeutung schwer zu durch-
schauen, auch fiir die Betroffenen. Damit kommen wir zu der wahrscheinlich
groBBten Schwierigkeit in den Psychoanalysen der Zweiten Generation, vor allem in
Deutschland.

"Wenn der Patient das Gefiihl hat, der Analytiker kann die Realitdt
der Massenvernichtung nicht anerkennen, will von ihr nichts wissen,
wird sich sehr rasch in der Ubertragung ein groes MaB an MiBtrauen
entwickeln, das zu einem Stillstand der Analyse fiihren kann. Eine
andere Moglichkeit wére ein ununterbrochener Zweikampf zwischen
Patient und Analytiker {iber Wahrheit, Realitit und Phantasie. Jede
Interpretation erlebt der Analysand als Angriff, der sich auch gegen
die Eltern richtet und daher inakzeptabel ist".’

In Deutschland und in Osterreich kommt als weitere Besonderheit hinzu, daB die
ehemaligen Verfolgten und ihre Nachkommen eine Subkultur ohne gesellschaftliche
Anerkennung bilden. "Ihr kultureller Bezugsrahmen ist nicht nur anders als der der
Majoritit, er steht auch im Widerspruch zu ihr". Daher ist es gerade fiir Menschen
in Deutschland, auch fiir Analytiker, deren Familien mit ihrer Geschichte mehr-
heitlich vom Nationalsozialismus geprigt waren, besonders schwer, dieses andere
Koordinatensystem zu begreifen, und den Angehdrigen der Second Generation von
Holocaust-Uberlebenden in ihrer Individualitiit gerecht zu werden.

3 Brainin et al. (1994), S. 48.



144 Isabella Herskovics

2. Urspriinge des Psychodramas

Bevor ich nun versuchen werde, Thnen einen Einblick in die Besonderheit der
Psychodrama-Arbeit von Yaacov Naor fiir die Nachfolgegenerationen von Opfern
und Tétern zu geben, mochte ich noch etwas zu dem Ursprung der Psychodrama-
Idee sagen. Der Begriinder des Psychodramas, Jakob Levi Moreno, war jiidischer
Herkunft. Auf einem Schiff, irgendwo zwischen Bosporus und Ruménien, wurde er
1889 geboren, besuchte in Bukarest die sephardische Bibelschule, studierte in Wien
Medizin, leitete dort ein Stegreiftheater und ging Mitte der 20er Jahre als Arzt nach
Amerika. In Beacon, im Staat New York, griindete er zehn Jahre spéter eine eigene
psychiatrische Klinik, in der er seine mit Kindern in den Gérten Wiens entstandene
Psychodrama-Technik in der Arbeit mit Patienten theoretisch vertiefte und thera-
peutisch anwandte.

Morenos Ziel war "Die Wahrheit der Seele durch Handeln ergriinden". Im spiele-
rischen Handeln ermoglicht das Psychodrama nicht nur "eine Probe fiir das Leben",
wie Moreno es nannte, sondern es bietet den Beteiligten im Spiel ungewo6hnliche
und oft sehr ergreifende Begegnungen mit anderen Menschen. Unter "Begegnung"
verstand Moreno, dall "Personen sich nicht nur treffen, sondern einander erleben,
sich erfassen, jeder mit seinem ganzen Wesen" .

Moreno glaubte an die heilende Wirkung gruppendynamischer Prozesse. Er
war der Ansicht, das, was zerstort, birgt auch den Keim der Heilung in sich:
"Menschen werden in Gruppen krank — und in Gruppen wieder gesund". Fiir ihn
war es wichtig, daf3 in der geschiitzten therapeutischen Gruppe jedes Mitglied darauf
vertrauen konnte, daf jeder in der Gruppe sich fiir das Wohl des anderen ebenso
verantwortlich fiihlt wie fiir das eigene Wohl. Anders als in normalen sozialen
Gruppen werden stdrende Hierarchien, einengende Machtverhiltnisse und die Rol-
len, die wir spielen, um unsere Gefiihle zu verbergen, hinterfragt und im produkti-
ven Prozess des gestaltenden Spiels zum Anliegen aller Gruppenmitglieder.

"Die Grundlage des Psychodramas ist das Prinzip der schopferischen
Spontaneitit, die ungehinderte Teilnahme aller Mitglieder der Gruppe
an der dramatischen Produktion und Handlungskatharsis".®

Eine Psychodrama-Sitzung enthélt mehrere Komponenten. Die erste Phase dient der
Anwirmung der Gruppe. Die zweite Phase bietet Moglichkeiten des gestaltenden
Darstellens in Protagonisten-, Gruppen oder Stegreifspielen. Und die dritte und
letzte Phase dient der Reflexion des Geschehenen auf der Beziehungsebene und der
Selbsterfahrung. Ein wichtiges Mittel der psychodramatischen Arbeit ist der
Rollentausch: Man sieht die Welt mit den Augen des anderen und erkennt sic als
einen Teil der eigenen Erfahrung. Moreno hat es in einem Gedicht ein wenig alt-
testamentarisch so formuliert:

® Moreno (1989), S. 18.



Psychodrama und eigene Herkunftsgeschichte 145

"Ein Gang zu zweit: Auge vor Auge, Mund vor Mund

und bist du bei mir, so will ich dir die Augen aus den Hohlen reiflen
und an Stelle der meinen setzen,

und du wirst die meinen ausbrechen

und an Stelle der deinen setzen, dann will ich dich mit deinen

und du wirst mich mit meinen Augen anschauen." ’

3. "Das Theater des Holocaust" (The Theatre of Holocaust)

Neben meinen eigenen Erfahrungen in Seminaren bei dem israelischen Psycho-
dramatiker Yaacov Naor beziehe ich mich in meinen Ausfiihrungen auf einen Text
von ihm, dem er den Titel gab "Das Theater des Holocaust" (The Theatre of Holo-
caust) .

In diesem Aufsatz begriindet er seine Entscheidung fiir das Psychodrama bei
seiner Arbeit mit Nachkommen aus Opfer- und Téterfamilien in Deutschland mit
dem Hinweis auf die nonverbale Kommunikation, die durch die Methode des
Psychodramas moglich ist. Durch Theaterspiel und Rolleniibernahme kommen sich
die Teilnehmer gefiithlsméBig ndher und lernen sich in ihren Verschiedenheit
schitzen. Die Korpersprache ist fiir Yaacov Naor ausdrucksvoller, als Worte es sein
konnen, die die Gefahr des Miflverstandnisses in sich tragen. Ein weiterer wichtiger
Grund ist fiir ihn, dal das Psychodrama wie auch das Playbacktheater den Gruppen-
mitgliedern die Gelegenheit bietet, den Kampf gegen die Anonymitdt und Ver-
einzelung zu gewinnen. Sie kdnnen ihre Geschichten erzéhlen und ihr Erleben mit
anderen teilen.

"Beide, die Kinder der Holocaust-Uberlebenden und die Nachfahren
in nationalsozialistischen Familien, sind aufgewachsen in einem Zu-
stand der Verleugnung und Repression. Das Verschweigen von Ge-
fithlen ist eine vertraute Erfahrung fiir die Angehdrigen beider Ge-
meinschaften. Im gemeinsamen Umgang mit der Téter-Opfer-Be-
ziehung wird die Begegnung mit der anderen Seite vorangetrieben
und erlaubt ein besseres, tieferes Verstdndnis fiireinander. Ziel der
Begegnung ist nicht unbedingt Vergebung und Versdhnung, aber es
ist moglich, einige der Wunden zu heilen. Und vielleicht einen Dialog
zu erdffnen."”

3. 1. Charakterisierung der Kinder von Holocaust-Uberlebenden
Ausgehend von den unterschiedlichen Kindheitserfahrungen stellt Yaacov Naor drei

Thesen uber die Gemeinsamkeiten des Erlebens der Zweiten Generation von
Holocaust-Uberlebenden auf:

7 Moreno (1989), S. 33.



146 Isabella Herskovics

1. Die Erfahrung des Holocaust, der Verlust geliebter Menschen und die massive
Infragestellung des Urvertrauens in menschliches Verhalten, ist prasent von Geburt
an. Wihrend die Eltern, die die schreckliche Realitdt der Vernichtung real erfahren
haben, wenigstens auf eine Welt zuriickblicken kdnnen ohne Holocaust, werden ihre
Kinder in eine Welt geboren, in der der Holocaust nicht wegzudenken ist.

2. Es findet eine unbewullte Identifikation mit unbekannten inneren Gestalten statt,
die im Leben der Eltern bedeutend waren und die im Holocaust umgekommen sind.
Nicht mehr lebende Angehdrige wie die Briider und Schwestern der Eltern, deren
Namen die Kinder oft tragen; die Eltern der Eltern; friihere Familienmitglieder wie
Ehefrauen und Kinder aus ersten Ehen, das sind die unsichtbaren, aber prasenten
Geister in Familien, die vom Holocaust betroffen waren.

Kinder von Holocaust-Uberlebenden iibernehmen in der Familie oft die iiberfor-
dernde Rolle, den Verlust ersetzen zu wollen, den die Eltern erlitten haben, und sie
stellen den eigenen Wert, die Liebe der Eltern infrage, da sie erleben, daf} die Eltern
stirker von dem Erleben der Vergangenheit bestimmt sind als von der Gegenwart.

3. Holocaust-Uberlebende beantworten ihre intensive Erfahrung von Leiden,
Schmerz und Tod mit der Unterdriickung intensiver Gefiihle. Das engt ihre Funk-
tion als Eltern ein und beeinfluflt ihr Verhalten. Die ersten Lebensjahre eines Kin-
des, dessen Eltern sich als emotional gestdrt, als gefiihlsmaBige Roboter erleben, die
Liebe geben wollen, aber nicht empfinden konnen, weil die natiirlichen Bediirfnisse
ihrer Kinder sie iiberfordern — sie weder die Aggression noch die Hilflosigkeit der
Kinder ertragen konnen, weil sie an die verdrangte Wut und das eigene Ausge-
liefertsein erinnert — , all das wirkt sich unvermeidbar auf das spétere Leben der
Kinder aus.

Infolge ihrer Kindheitserfahrungen haben die Kinder von Holocaust-Uberlebenden
sowohl die Opfer-Rolle wie die Rolle des Aggressors erfahren und verinnerlicht.
Sie leiden einerseits an mangelndem Selbstgefiihl, an Symptomen der Depression
und versuchen mdglichst wenig aufzufallen, neigen andererseits jedoch zur Selbst-
idealisierung und Selbstiiberschédtzung und einem Gefiihl von Omnipotenz, das stark
mit dem Uberleben der Eltern zu tun hat. Die Furcht vor Erfolg ist bei Angehdrigen
der Zweiten Generation auffallend und fordert eine Tendenz zum Selbstboykott.
Das mag auf das von den Eltern iibermittelte Gefiihl zuriickzufiihren sein, daf3 es
"Lebensgefahr" bedeutet, aufzufallen, hat sicher aber auch mit dem Konflikt zu tun
zwischen dem Wunsch, erfolgreich zu sein, und dem Schuldgefiihl, trotz des Holo-
caust ein gliickliches Leben zu beanspruchen.

Unkontrollierte Gefiihlsausbriiche, die oft in keinem Verhiltnis stehen zu dem
realen Geschehen, beeinflussen das Leben der Kinder von Holocaust-Uberlebenden
stark. Sie tragen Angst in sich vor dem, was geschehen ist, und Zorn tiber das, was
den Menschen und vor allem ihren Eltern angetan wurde, ohne den heftigen
Gefiihlen, die oft unbewuBt sind, Ausdruck verleihen zu konnen. Das Bediirfnis
nach Kontrolle ist sehr stark, denn auBer Kontrolle zu geraten, bedeutet in der
Realitdt der Vernichtungslager den Tod.



Psychodrama und eigene Herkunftsgeschichte 147

Auch der unbewuBite Wiederholungszwang des Schicksals der Eltern, sich das Er-
leben von Mirtyrertum und Opferrolle zu eigen zu machen, indem man sich emo-
tional oder real in gefdhrliche Situationen begibt, ist auffallend. Und der Wunsch,
die Eltern schiitzen zu wollen, ist eine schwere emotionale Last, die durch das ganze
Leben begleitet bis tiber den Tod der Eltern hinaus. Besondere Empfindsamkeit in
Abschiedssituationen, die psychisch oft nur schwer bewiltigt werden, lassen sich
auch zuriickfiihren auf die Erfahrung der Eltern, fiir die der Abschied von ihren An-
gehorigen sehr haufig ein Nie-Wiedersehen bedeutete.

Die psychodramatische Arbeit ermoglicht der Second Generation von Holocaust-
Uberlebenden, ihren Phantasien und Alptriumen Ausdruck zu verleihen, von denen
ihre innere Welt bestimmt ist. Sie konnen beispielsweise in imaginierten (vorge-
stellten) Situationen versuchen, mehr iiber ihre unbekannten Familienmitglieder und
ihren Tod zu erfahren, in Kontakt mit ihnen zu kommen, um sich von ihrem Einfluf3
auf das eigene Leben zu befreien, um zwischen sich und den internalisierten
Personen zu unterscheiden.

3. 2. Charakterisierung von Nachkommen aus nationalsozialistischen Familien, die
nach dem zweiten Weltkrieg geboren wurden

Die Erforschung der Auswirkung, die der Holocaust auch auf die Kinder der
Taterseite hatte, ist als Reaktion auf die Holocaust-Forschung zu verstehen, mit der
sie in engem Zusammenhang steht. In Deutschland geriet die Problematik der Tater
und die ihrer Nachfahren noch spiter ins 6ffentliche BewuBtsein als die Ausein-
andersetzung mit den Folgen, die der Holocaust fiir die Opfer hatte. Interessan-
terweise waren es Menschen jiidischer Herkunft, die sich auch fiir die Nachkommen
der Titerseite zu interessieren begannen, wie die erwdhnten Autoren von "Kinder
der Opfer. Kinder der Tédter" oder der israelische Sozialwissenschaftler Dan Bar On,
dessen Buch "Die Last des Schweigens. Gesprache mit Kindern von Nazi-Tétern"
1993 in deutscher Sprache erschien, oder eben der Psychodramatiker Yaacov Naor,
der 1989 seine Seminarreihe iiber die Auswirkungen des Holocaust begann. Auf
dieses Interesse sind dann auch viele in den neunziger Jahren entstandene Be-
miithungen zuriickzufiihren, die von israelischer oder amerikanischer Seite aus ver-
suchten, Nachkommen der Opfer und Téter zusammenzubringen (To reflect and
trust; One by One; German Jewish Dialogue). In Deutschland traten auch schon in
fritheren Jahren christliche Institutionen in Kontakt mit jiidischen Gesprachspartnern
zu einem christlich-jiidischen Dialog.

Yaacov Naor betrachtet die Teilnahme an seinen Workshops, das Brechen des
Schweigens und die Bereitschaft, sich mit der schmerzlichen Familiengeschichte
auseinanderzusetzen, gerade von deutscher Seite aus, als eine "Pioniertat", die
hohen personlichen Mut erfordert. Die meisten der Nachkommen aus Téaterfamilien
wurden in ein tiefes Schweigen iiber die Beteiligung der eigenen Familie am Nazi-
terror hineingeboren. Dieses kollektive Schweigen im Widerspruch zu dem inneren
Wissen findet seinen Ausdruck in Minderwertigkeitsgefiihlen und Selbstentwertung,
einem Mangel an klarer Identitétsbildung, Depression und Selbstanklagen sowie
einem starken Gefiihl von Machtlosigkeit.



148 Isabella Herskovics

Yaacov Naor faft die Schwierigkeiten seiner Gruppenteilnehmer aus Téterfamilien
folgendermafen zusammen, ich libersetze:

"In der bewufiten Begegnung mit der Vergangenheit erleben Kinder
von Nazitétern vor allem das Gefiihl eines unendlichen unerbittlichen
Schmerzes. Sie konnen sich mit dem todbringenden Elternteil nicht
identifizieren. Sie haben Angst vor der Ehe und mdchten keine Kinder
zeugen, als flirchteten sie die Ansteckungsgefahr des Bésen, von dem
sie infiziert sind und das sie nicht weitergeben mochten. Sie wissen
nicht, was Liebe ist, denn ein Vater, der andere Kinder umbrachte,
aber behauptet, die eigenen zu lieben, bietet ein widerspriichliches
Bild, das die Frage provoziert, was Liebe ist."

Ich mochte in diesem Zusammenhang noch einmal auf Judith Kestenberg zuriick-
kommen, die in ihrem Einleitungskapitel zu "Kinder der Opfer, Kinder der Tater"
eine These aufstellt, die mich beim ersten Lesen zutiefst erschreckte. Ich zogere, sie
mir zu eigen zu machen, aber habe das Gefiihl, daf} sie sehr viel Richtiges enthilt
und mochte Sie Thnen daher nicht vorenthalten. Kestenberg schreibt:

"Wir haben die Auffassung vertreten, dal die Deutschen ihre Kinder
mit grofer Strenge erzogen und die Nachsicht, die jiidischen Kindern
zuteil wurde, ihren Groll weckte. Wihrend zahlreiche Nazi-Eltern
geradezu erpicht darauf waren, ihre Kinder den nationalsozialistischen
Zielen zu opfern, sahen sie, da3 die jiidischen Kinder 'verwohnt' wur-
den und ihre Eltern sich weigerten, sie in den Dienst der deutschen
Grofmacht zu stellen. Indem sie die Juden hungern und im Dreck
leben lieBen und sie in einen Zustand der Abhingigkeit zwangen, der
ihrer Phantasie von ihren eigenen, vernachlédssigten Kindern ent-
sprach, konnten sie ihren Zorn gegen die Juden richten und sie fiir das
Bose bestrafen, das sie eigentlich in ihren eigenen Kindern bestrafen
wollten." ®

Der Theorie der Dopplung von Robert Jay Lifton (1986), daB die Nazis, die
tagsiiber fiir die Ermordung von Kindern zusténdig waren und sich abends als liebe-
volle Familienviter gebédrdeten, eine Teilung des Selbst vollzogen, indem sie zwei
Lebensbereiche vollstindig voneinander trennten, hilt Kestenberg eine kontrére
Auffassung entgegen. Sie behauptet, dal Nazivéter

"ihren eigenen Kindern — manchmal bewuft, hdufiger unbewufit —
feindlich gesinnt waren und diese Feindseligkeit auf die Juden pro-
jizierten. Der eine Lebensbereich wirkte also unmittelbar auf den
anderen Lebensbereich ein." °

8 Bergmann et al. (1995), S. 17.
9
ebd.



Psychodrama und eigene Herkunftsgeschichte 149

Zusammenfassend fiihrt Kestenberg aus:

"Ich betrachte die Achtung und Wertschitzung der Kinder als einen
der wichtigsten Faktoren dieses Konflikts. Wenn Deutsche ihre Kin-
der mehr liebten, mehr respektierten, selbst wenn sie andere Wege
einschlagen als ihre Eltern, werden auch sie ein weniger starkes Be-
diirfnis empfinden, alle Kinder und Menschen, die 'Aufenseiter' sind,
autoritir bestrafen zu miissen." '’

3. 3. Wirkung des Psychodramas

Kinder sind Meister der Imagination und des Spiels. Sie iibertreffen die Féhigkeit
der Erwachsenen bei weitem in allen Bereichen, die mit Offenheit, Neugier und
Phantasie zu tun haben. Das Psychodrama lebt von einer Technik, die diese
verlorengegangenen oder selten geforderten Qualitidten im erwachsenen Menschen
wiederbeleben.

Das Psychodrama unterstiitzt die Selbsterfahrung im Umgang mit unvertrauten
Gefiihlen und die Fahigkeit der kreativen Entfaltung durch Vorstellungskraft, Spiel
und Ausdrucksmdglichkeiten in einer relativ gesicherten Umgebung. Es fordert das
Gruppengefiihl und die soziale Bereitschaft zur Kommunikation auf verbaler und
nonverbaler Ebene, ein Ergebnis, das gerade bei einander unvertrauten oder ein-
ander feindlich gegeniiberstehenden sozialen Gruppen von hoher Bedeutung ist.
Und eine der wichtigsten Resultate des psychodramatischen Arbeitens gerade mit
Nachkommen aus Tater- und Opferfamilien im personlichen Bereich ist, daB3 die
Teilnehmer/innen lernen, zwischen Realitit und Phantasie, zwischen vorgestellter
und wirklicher Welt zu unterscheiden.

4. Selbsterfahrung und Gruppenerlebnisse in den psychodramatischen Work-
shops, die Yaacov Naor leitete

Erlauben Sie, dal} ich zum Abschlul meiner Ausfiihrungen noch etwas von meinen
eigenen Erfahrungen iibermittele, die ich in den Workshops von Yaacov Naor
machen konnte. Aufgrund der gebotenen Kiirze beschrianke ich mich auf die ein-
schneidendste und wichtigste erste Begegnung in einem Workshop in Miinchen
1989.

Yaacov Naor war nach dem Tod meines Vaters der erste Jude, den ich in
Deutschland traf und der als Israeli eine gefestigte jliidische Identitdt erkennen lief3.
In diesem Seminar war ich die einzige weibliche Teilnehmerin mit jidischem Hin-
tergrund und einem Vater, der den Holocaust iiberlebt hatte. Es gab noch zwei
ménnliche Teilnehmer aus der Schweiz, von denen einer auch einen jiidischen
Vater, der andere zwei jidische Elternteile hatte. Alle anderen Gruppenmitglieder
waren wie ich deutscher Herkunft. (In den spiteren Seminaren hat sich das Zahlen-

1 ebd., S. 19.



150 Isabella Herskovics

verhaltnis von jiidischen und nicht jiidischen Teilnehmern verdndert, d.h. es nahmen
zunehmend auch mehr jiidische Menschen daran teil).

Ich befand mich zu dieser Zeit gerade in der Grundausbildung des Psycho-
dramas und hatte grole Schwierigkeiten sowohl mit der Leiterin als auch mit den
Teilnehmern in meiner Ausbildungsguppe. Ein wichtiger Vorwurf, der mir als
Mangel an innerer Bereitschaft ausgelegt wurde, war die Tatache, daf} ich in den
Familienspielen der anderen Teilnehmer und Teilnehmerinnen selten vorkam, nie in
eine Eltern- oder Geschwisterrolle gew#hlt wurde. Niemand in der Gruppe, aber
auch ich selber nicht, kam je auf die Idee, daf} dies in einem Zusammenhang mit
meiner Herkunftsgeschichte stehen konnte. In der gesamten Grundausbildung, die
zwei Jahre dauerte, wurde meine jiidische Herkunftsgeschichte ausgeklammert. Ich
selber hatte anscheinend damals noch nicht die Kraft, sie zu thematisieren, und die
Ausbildungsleiterin trug aus mangelnder Kenntnis oder aus personlichen Griinden
ihrer eigenen Herkunftsgeschichte auch nichts dazu bei, dafl sie Thema werden
konnte. Bis zum Ende der Ausbildung wurde mir mein sogenanntes "Aufenseiter-
tum" in der Gruppe als soziales Defizit angelastet, das teilweise durch meine Spiel-
freudigkeit und Spielkompetenz in Stegreifspielen ausgeglichen wurde, ohne daf3
der Mangel an Gruppenzugehorigkeits-Gefiihl von mir zur Gruppe oder der Gruppe
zu mir thematisiert und hinterfragt wurde. Ich betone nochmals: auch von mir selber
nicht.

In diesem Seminar von Yaacov Naor, das ich als Sonderseminar wéhrend
meiner Ausbildung besuchte, wurde ich in wichtige Rollen gewahlt. Ich erlebte zum
ersten Mal, daf ein grundlegendes, auch von mir bisher geleugntes Thema, das
zentrale Auswirkungen auf mein Leben hatte, nicht nur mich betraf, sondern auch
andere Menschen. Ich fiihlte zu den beiden jiidischen Teilnehmern der Gruppe
groBBe und zunichst nicht erkldrbare Néhe, die erst durch die Rolleniibernahme in
ihren Geschichten aus der Gemeinsamkeit des Erlebten eine Erklarung fand. Das
ungewohnte Interesse und Verstdndnis der anderen Teilnehmer auch fiir meine
eigene Geschichte, das ich wie eine Befreiung erlebte von der Gleichgiiltigkeit, die
mich bisher in diesem Zusammenhang umgeben hatte, ermutigte mich, das unbe-
wullte Schweigeverbot meines Vaters zu brechen. Zum ersten Mal sprach ich iiber
seine Holocaust-Erfahrung, iiber die er selber zu mir nie geredet hatte. In einem Pro-
tagonistenspiel wagte ich dann auch zum ersten Mal, die schmerzvolle Auf3enseiter-
rolle anzuschauen.

Auch wenn ich die Erfahrungen dieses Seminars nicht in meine Ausbildungs-
gruppe hineintragen konnte, so wurden sie doch Ausgangspunkt meiner weiteren
intensiven, auch beruflichen Beschéftigung mit den Auswirkungen des Holocaust
auf nachkommende Generationen. Und es ermutigte mich, die negative Gruppener-
fahrung meiner Grundausbildung nicht mit Morenos Idee vom Psychodrama zu
verwechseln. Ich beendete meine Oberstufen-Ausbildung unter anderer Leitung, und
in meiner spiteren Psychodrama-Arbeit mit Kindern aus Pflegefamilien profitierte
ich von den eigenen Erfahrungen in der Aufenseiterrolle.

Es erscheint heute kaum nachvollziehbar, wie spét die Auswirkungen des Holocaust
ins Offentliche Bewulitsein gedrungen sind. Mittlerweile hat sich anscheinend viel
verdndert, und Publikationen, die sich mit den Nachwirkungen des Holocaust be-



Psychodrama und eigene Herkunftsgeschichte 151

schiftigen, liberschwemmen geradezu den Markt. Dort, wo es mit den Ergebnissen
der Holocaust-Forschung gelingt, Verbindungen herzustellen zu den Emigranten
und Fliichtlingen, zu den Vergewaltigern und Mordern in heutigen Kriegs- und
Krisengebieten, kann man nicht genug der Erfahrungen weitergeben, welche Be-
deutung Menschheitsverbrechen fiir die Opfer und Téter und deren Kinder haben.
Miftrauisch bin ich bei der fast modern gewordenen Beschiftigung mit den
Schrecken des Holocaust und dem deutschen Nachkriegsleid, wenn die Folgen des
Zweiten Weltkrieges dazu miflbraucht werden, um abzulenken von heutigen Ereig-
nissen. Nicht nur in Deutschland, vor allem auch in Jugoslawien, Tschetschenien,
Afghanistan oder anderen Kriegsgebieten fern von Europa wie Ruanda, wachsen
wieder Kinder heran, die von dem Leid und HaB ihrer Eltern geprégt sind, die in
Nachbarschaft mit einstigen Mdrdern leben und die ihre Familien und Angehorigen
im unmenschlichen Kriegsgeschehen verloren haben. Auch die momentan so unver-
sohnlich und unlésbar erscheinende Situation in Israel zwischen Juden und Palésti-
nensern hat nicht nur ihren historischen, sondern sicher auch ihren psychischen Ur-
sprung in der Geschichte des Holocaust.

Ich wiinschte mir, daf} Kindern mehr Hilfe zuteil wiirde, um ihre und die Traumata
ihrer Eltern zu verarbeiten, und dafl mehr Geld fiir ihre therapeutische Unterstiitzung
ausgegeben wiirde als filir wirtschaftliche Giiter und Waffen.

Literaturangaben

Bar-On, Dan (1993): Die Last des Schweigens. Gespriache mit Kindern von Nazi-Tatern (Rowohlt,
Reinbek 1996, 1. Aufl. 1993).

Bergmann, Martin S. / Jucovy, Milton E. / Kestenberg, Judith S. (Hg., 1995): Kinder der Opfer. Kinder
der Téter. Psychoanalyse und Holocaust (Fischer, Frankfurt 1995, 1. Aufl. 1982).

Brainin, Elisabeth / Ligeti, Vera / Teicher, Samy (1994): Die Zeit heilt keine Wunden. Pathologie zweier
Generationen oder Pathologie der Wirklichkeit. In: Wiesse, Jorg / Olbrich, Erhard (Hg.): Ein Ast
bei Nacht kein Ast (Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1994).

Epstein, Helen (1987): Die Kinder des Holocaust. (Beck, Miinchen 1987, 1. Aufl. 1979).
Moreno, Jacob Levy (1973): Gruppenpsychotherapie und Psychodrama. (Thieme, Stuttgart 1973).
Moreno, Jacob Levy (1989): Psychodrama und Soziometrie. Hg.: Jonathan Fox (Koln 1989).

Moser, Tilmann (1996): Ddmonische Figuren. Die Wiederkehr des Dritten Reiches in der Psychotherapie
(Suhrkamp, Frankfurt 1996).

Naor, Yaacov (ohne Datum): The Theatre of the Holocaust.



	Literaturangaben

